
 1 

A CONTEMPORANEIDADE: UM TEMPO DE EXCESSOS1 

                                                                                                                               Regina Steffen 

No final do século XIX, início do XX, a histeria constituía a maior afecção nervosa 
da época. A psicanálise surgiu quando Freud se propôs acudir essa enorme 
demanda para a qual a medicina não oferecia nenhuma solução efetiva. Aqueles 
eram quadros brutais, de sintomatologia exuberante e incapacitante. 

Um século depois (final do XX, início do XXI), o conjunto de sintomas através dos 
quais a histeria se expressava quase não existem mais. A psicanálise certamente 
foi responsável por esse abrandamento sintomático, uma vez que revelou os 
segredos escondidos em sua estrutura.  

Hoje, outro sintoma assume o lugar hegemônico que antes a histeria ocupava. 
Trata-se da depressão, agora considerada o grande mal contemporâneo. Quase 
todo mundo se queixa dela e legiões fazem uso de antidepressivos. 

A mudança na forma do ser humano expressar sua dor psíquica se deve a 
mudanças profundas na estrutura simbólica que organiza a civilização, 
acarretando alterações na constituição da subjetividade.  

Tais mudanças são inevitáveis, uma vez que se devem à inabalável marcha 
civilizatória no decorrer da caminhada humana. É o que se pode chamar de 
progresso, no sentido de vida que avança, que progride, movendo-se e sendo 
sempre modificada.  

Muito embora mudanças inevitáveis no laço social produzam alterações na 
estruturação subjetiva, com a consequente alteração da expressão sintomática, 
ainda assim é curioso pensarmos numa grande massa de deprimidos, justamente 
numa época de fartura, de ofertas ilimitadas, de facilidades enormes. Nunca 
houve tanta tecnologia para tornar a vida fácil e boa, nem nunca essa tecnologia 
esteve tão amplamente acessível! A diversão, o lazer e o prazer são mais que 
possibilidades, eles constituem uma obrigação dos sujeitos. 

Somos todos convocados a gozar a vida ao máximo, e isso nem tanto para o 
próprio deleite do sujeito, mas sobretudo, para mostrar para os outros. Sem que 
todo mundo testemunhe o sucesso do sujeito, sua felicidade e o quanto ele goza a 
vida, nada disso tem valor subjetivo. Acima de tudo, é imperioso mostrar que se 
goza a vida, para que os outros atestem isso e autentiquem esse gozo. 

Essa postura, em parte, já leva ao excesso. Nunca o que o sujeito mostra é 
suficiente. É sempre necessário mais e mais – seja do que for – porque, para eu 
saber quem sou, o outro precisa sempre e de novo me confirmar. Claro que essa 
confirmação não nos garante nada e no instante seguinte, precisaremos de um 
novo post, e melhor ainda se a selfie me registrar com o último modelo de 
smartphone, numa situação de lazer, rodeado de amigos, comendo, bebendo, com 
meu corpo sarado à mostra. Não basta ser feliz, tenho que parecer feliz. 

                                                        
1 Palestra proferida na II Jornada do Curso de Especialização em Teoria e Prática 
Psicanalítica da Faculdade de Jaguariúna, em 07/11/2015. 



 2 

É sobre esse cenário que todos os excessos se apoiam. Assim que o post vai, já 
tenho que produzir outra cena que mostre minhas conquistas, minha felicidade, 
porque a certeza de quem sou ou de ser feliz como demonstro, não se mantém 
para além da inveja que consigo causar no outro, e então outra cena de sucesso 
precisa estar na rede. 

O impulso para isso não diminui, pelo contrário, exige sempre mais. O que 
movimenta o sujeito nesse caso é o que a psicanálise chama de gozo, um tipo de 
impulso que nunca se satisfaz e é imperativo.  

O gozo não tem limite. Ele é, por natureza, excessivo, só sendo interrompido pela 
morte. Considerem o uso de drogas levando à overdose, o acoolismo levando à 
morte, a anorexia ou a bulimia e também todas as atividades de risco extremo: 
esportes radicais ou mesmo a escolha deliberada de parceiros soropositivos para 
relações sem proteção. Em todos esses casos extremos de vivência gozosa, o 
sujeito conscientemente procura o prazer infinito, mas incoscientemente busca a 
morte para interromper esse impulso que o devora. 

A vivência comandada pelo gozo se caracteriza por um prazer imerso no 
desprazer, na dor. Gozo é satisfação apoiada em profunda insatisfação. O sujeito 
está preso, cativo de algo que o arrasta sem que ele possa evitar. 

O alvo do gozo é a satisfação total, ilimitada, infinita e presente. É imperioso que 
nada falte, que tudo seja pleno já. Como isso é humanamente impossível, será 
sempre preciso mais, daí o excesso ser a marca da vida comandada pelo gozo. 
Nunca nada será suficiente, nada bastará. 

Esse impulso cego e mortífero, que a psicanálise identificou como gozo (ou 
pulsão de morte), é o oposto do desejo (expressão da pulsão de vida). O desejo 
também é um impulso, porém garante a vida, agindo para evitar a morte. Na 
verdade, não se trata de dois impulsos diferentes, mas sim de um único, 
modificado. Assim, o gozo, ao ser limitado, interditado, recalcado, se torna 
desejo. O desejo é o gozo adiado. Barrado, o impulso que tendia à morte passa a 
impulsionar a vida. Seu nome é agora desejo e o prazer que daí pode advir é um 
prazer parcial, nunca completo, pleno.  

O desejo aceita esperar, o que significa que ele suporta a falta, a incompletude. 
Ele se compraz com conquistas parciais. Comandado pelo desejo, o sujeito frui 
prazer a cada conquista. Cada uma dessas conquistas é considerada etapa em 
direção ao horizonte que o orienta. É lá, no horizonte, no futuro que o gozo está 
prometido. O desejo sabe esperar e suporta esse adiamento do gozo.    

O desejo cria o movimento, sendo nisso impulso de vida. E ao repetir o mesmo 
impulso na busca de diferentes objetos, ele cria o novo, produzindo um novo 
roteiro para cada nova vida. 

Na experiência do gozo o sujeito vive tudo em excesso, mas é sempre a mesma 
decepção que ele encontra. O gozo é vida parada, morte, portanto. Ele exige que 
cada experiência seja plena em si, e como isso não é alcançado, trata de ordenar 
nova tentativa. Se o objeto alcançado não produziu a plenitude esperada 
imediatamente, perde seu valor e o sujeito precisa fazer nova conquista. O 



 3 

consumismo descontrolado é resultado dessa busca, como também o é o 
desencanto que obriga a encontrar nova parceria amorosa, outra paixão, outra 
coisa… Nada do que é conquistado sob o império do gozo produz prazer 
duradouro. Nada vale como uma etapa em direção a um projeto futuro. Não há 
futuro. O gozo constitui um eterno presente, um agora paralizado. 

O impulso de gozo nasce da condição humana: somos um animal que fala. 
Desprovido de um roteiro instintual para guiar-lhe na vida, o ser humano tem na 
linguagem sua única ferramenta na existência. A linguagem - o sistema simbólico 
- equivale no ser humano ao sistema instintual do animal. E essa equivalência é 
parcial, uma vez que o símbolo representa a coisa, mas não é a coisa, o que 
acarreta consequências para a inserção do ser humano no mundo.  

O animal estabelece uma relação direta e plena com o mundo externo. 
Comandado por um poderoso aparato instintual, ele nasce sabendo tudo o que é 
preciso para garantir sua sobrevivência e a de sua espécie. Já o ser humano, 
nasce com tal grau de prematuração, que sem um outro que o atenda e assista, 
ele morre. O bebê humano é totalmente incapaz de sobreviver sem ajuda de um 
outro. E isso não se restringe ao fato de ele ser apenas um bebê. Mesmo depois 
de adulto, a sobrevida da espécie (a procriação) também não está garantida por 
qualquer instinto que seja. Para nós humanos não há fêmea no cio, nem nenhum 
macho capaz de identificar o momento adequado para uma cópula fértil. Aliás, o 
acasalamento entre humanos é totalmente comandado pelo desejo e não por 
impulsos instintivos. O encontro sexual na espécie humana quase nunca é 
consumado com a finalidade reprodutiva, e quando o é, segue também razões 
humanas, quer dizer, razões de desejo e não razões biológicas. Note-se que para 
os humanos é preciso haver um mandamento divino: crescei e multiplicai-vos. 
Ou seja, é necessário supor uma ordem superior para comandar a reprodução, 
uma vez que no mundo humano não comparece nenhuma força cega que, 
imperiosa, comande o acasalamento, como é o caso para todos os outros animais. 

A procriação humana (e consequentemente o desejo sexual) está totalmente 
submetida a leis de aliança e parentesco, leis culturais que regulamentam a 
cópula, proibindo determinadas parcerias sexuais e reprodutivas. 

O ser humano tem de se tornar homem e mulher, uma vez que não lhe é dada a 
capacidade de ser macho e fêmea. 

Essa impossibilidade de ser simplesmente mais um dentre os animais representa 
uma perda da natureza que vem a ser superada pela construção da cultura, a 
civilização, verdadeiro mundo que o humano habita. 

O mito bíblico da expulsão do paraíso retrata essa perda, essa expulsão da 
natureza, momento no qual tem início a saga humana, marcada desde sempre 
por uma perda irrecuperável: a falta original. É sobre uma perda, uma falta, que 
se edifica a cultura humana, como tentativa de suplementação. 

Do mito à vida de cada um de nós, constata-se que o bebê, desde seu nascimento, 
precisa recorrer a um outro ser humano, adulto, para sobreviver. Ele está 
totalmente à mercê desse outro que para ele parece, então, onipotente, capaz de 
responder totalmente a todas as suas necessidades. Esse Outro originário, 



 4 

onipotente, é primeiramente encarnado pela mãe. Todavia, desde a primeira 
vivência, embora a necessidade física tenha sido aplacada, resta algo que não se 
resolveu e que segue incomodando. Essa vivência incompleta, que deixa sempre 
um resto de insatisfação, se deve ao descompasso de um mundo no qual, ao 
orgânico, se responde com o simbólico. Por mais adequada que essa resposta 
seja, ela não é plena. Já não estamos mais no paraíso. Um certo desconforto 
persistirá para sempre. 

O bebê passa toda sua primeira infância tentando resolver esse enigma: por que 
o Outro não me dá tudo? O que é isso que me falta? O que devo ser para ele, a fim 
de me tornar merecedor de uma resposta totalizante que não deixe esse resto de 
incômodo? O que esse Outro deseja? Como devo desejar para estar na mesma 
sintonia do desejo dele? Essas são questões motivadas pelo impulso de gozo. O 
que a criança pretende é atingir uma suposta vivência de satisfação completa, 
mas que, ao mesmo tempo, a coloca no risco de ser engolida pelo Outro, pois a 
completude representa uma colagem total ao corpo da mãe de modo que ele 
esteja para sempre disponível para o corpo do filho. Essa fusão de corpos 
caracteriza a dimensão incestuosa do desejo da criança (e da mãe) nesses 
primeiros anos de vida.  

Depois de anos de repetidas experiências frustradas de completude, e isso se a 
mãe for boa o bastante para não se oferecer ao filho como realmente onipotente, 
a criança (menino e menina) atinge a fase que Freud chamou de castração, ápice 
do período edípico. Agora a criança finalmente percebe que a mãe não é 
onipotente como ela pensava que fosse. Ela é castrada, quer dizer, ela não pode 
tudo, ela não sabe completamente o que o filho deseja. Essa constatação é o pior 
trauma que um ser humano pode sofrer, observa Freud. A criança se descobre 
órfã desse ser todo poderoso com quem contava integralmente, em cuja 
presença se sentia amparada. Constata, então, horrorizada que não poderá 
alcançar, também ela, esse estado de êxtase onde nada mais a incomodaria. Esse 
é um momento bastante definitivo para o desenvolvimento psíquico do ser 
humano. Ou ele aceita esse fato inevitável e encontra uma saída que o beneficie – 
esse é o caminho do desejo - ou optará por uma espécie de recuo, votando à 
busca desesperada do gozo que ilusoriamente insiste em parecer possível. 

Nesse momento, cabe ao pai conduzir o filho. É ele quem porta a verdade de que 
somos todos castrados. A todos falta a possiblidade de uma vivência de 
completude. O pai introduz essa verdade ao filho e também à mãe.  

Ao ter um filho, a mãe inconscientemente embarca na ilusão de que agora ela 
finalmente se tornou onipotente. O pai, nesse momento do drama edípico é o 
representante da lei de interdição que comanda as relações familiares, leis de 
aliança e acasalamento que instituem e garantem o laço social. Ele faz o filho 
reconhecer que aquela mulher é mãe para o filho, ao mesmo tempo que é mulher 
para ele, pai. É o pai quem cria a mulher, para além da mãe.  É como se ele 
dissese ao filho: você não pode voltar a compor um corpo único com sua mãe. E 
para a mãe ele também diz no mesmo ato: você não pode voltar a reintrojetar 
seu filho. Fazendo isso, ele interdita o impulso de gozo que move, ao mesmo 
tempo, o filho e a mãe, separando-os.  Seu ato significa: está proibido, não é 
possível.  



 5 

A intervenção do pai nesse momento da constituição subjetiva é fundamental 
pois, ao interditar o gozo, ele oferece o desejo como uma saída para essa 
situação.  

Além de diferenciar a mãe da mulher, o pai também mostra ao filho que além de 
filho, ele também é um menino ou menina, conforme o caso. Tal designação 
sexual representa uma promessa futura de que aquela criança um dia será um 
homem ou uma mulher e poderá exercer seu papel adulto no mundo, com todas 
as possibilidades de alcançar múltiplos prazeres. A promessa de um futuro 
representa a fórmula do adiamento do gozo que habilita a criança a partir de 
então a desejar, a fazer planos, a suportar esperar. Essa promessa de futuro vem 
expressa atavés da designação sexual. Portador de um corpo sexuado, o filho 
assume a falta de naturalidade em seu próprio corpo. A completude que sempre 
faltou e que era demandada ao Outro onipotente, agora é falta dele, de seu 
próprio corpo, é condição sexual. Homem ou mulher, ninguém tem um corpo 
completo, a todos falta o outro sexo.  

Do drama edípico todos saem castrados, ou seja, impedidos de obter um gozo 
total. Só lhes resta desejar, exercer esse direito ao futuro e assim, inventar 
soluções possíveis. Está dado o movimento da vida. O pai, ao castrar, acena com o 
desejo como movimento, como invenção. Pode-se dizer que a mãe da à luz o 
filho, mas é o pai quem lhe dá a vida - a vida humana. 

A função paterna é fundamental na introdução do sujeito no mundo humano, 
mundo que é sexuado, seccionado. Um mundo no qual a falta de completude do 
sistema simbólico transita para o próprio corpo do sujeito, que paga então, 
(simbolicamente) com uma parte de seu ser vivo, para se tornar humano. Essa 
perda simbólica de uma parte do corpo próprio é recuperada na forma da 
insígnia fálica que o filho recebe do pai, e pela promessa de recuperação fálica 
que a menina vislumbra ao aceitar sua sexualidade. Na hora em que a criança se 
torna menino ou menina (um corpo pela metade, castrado digamos), ela 
recupera, através de um símbolo, aquele pequeno pedaço de impulso vital que 
aceitou perder ao constatar que nenhum prazer poderá ser completo. No 
processo de se tornar sujeito algo sempre se perde, mas pode ser recuperado na 
forma de um símbolo. De posse desse símbolo, habitado pelo impulso vital que 
ele representa, o sujeito deseja. O que era impulso de gozo se torna impulso de 
desejo.  

Uma diferença muito importante se introduz neste momento. Até aqui a criança 
constatava a falta de completude e a atribuía à má vontade do Outro em lhe dar o 
que faltava, daí fazer de tudo para satisfazer o desejo desse Outro na tentativa 
desesperada de conseguir que ele lhe desse isso. A criança vive de demandar ao 
Outro o que lhe falta. No momento da castração, a criança aceita perder algo de 
seu próprio corpo (um dos sexos), aceita ter um corpo que não é pleno, 
tornando-se ele próprio sujeito dessa perda. Agora não se trata mais de 
demanda, mas sim de desejo. O sujeito não pede mais ao Outro. Agora ele sai em 
busca, por conta própria, em seu próprio nome. 

Aqui duas observações nos reconduzem às questões da contemporaneidade. A 
primeira delas diz respeito ao sujeito da atualidade: a que se deve seu tédio 
incurável, que em última instância se expressa como depressão, falta total de 



 6 

energia vital? Onde está o símbolo, em cuja posse o sujeito encontraria o impulso 
de vida, o caminho do desejo? Por que, hoje, vivemos todos sob o império do 
gozo?   

A segunda questão está relacionada à função do pai. Será que o pai em nossos 
dias está bem posicionado em seu lugar simbólico, conduzindo o filho e a mãe 
para a interdição do gozo e autorizando o desejo?  

Desde a metade do século passado, os avanços científicos na área da reprodução 
humana acabaram por desequilibrar o jogo de forças entre o homem e a mulher 
nesse território. A mulher adquiriu um poder quase absoluto, podendo de fato 
prescindir do homem para engravidar. A possiblidade da reprodução assistida 
reduziu o homem a ser apenas um doador de esperma. Esse desequilíbrio no 
âmbito biológico repercute na função simbólica do pai e da mãe.  A mãe 
experimenta um poder absoluto, quase onipotente e o pai, uma brutal perda de 
valor, de poder. O pai está enfraquecido. É como se ele não tivesse mais de posse 
daquele símbolo, que um dia seu pai lhe transmitiu e, então, na hora de passá-lo 
para o filho, ele nada tem em mãos. Sua função de pai emperra e só lhe ocorre 
disputar a partenidade no território materno. A mãe também passa a exigir que o 
pai se torne uma espécie de mãe, e que mostre a que veio dividindo com ela suas 
funções. O pai não ousa ser pai e a mãe não suporta o peso de suas atribuições, 
tal é a cena da família na contemporaneidade, quando ambos recuam do lugar 
simbólico que os habilitaria a conduzir adequadamente a vida da criança rumo à 
subjetividade. Eles recuam de experimentar a perda implicada em seus lugares 
simbólicos. Recuando do desejo, professam um gozo indiferenciado: aos dois o 
mesmo, nada de diferença. Nessa situação, os pais oferecem ao filho um mundo 
em que a diferença se torna indistinta. Pai/homem, mãe/mulher, essa 
duplicidade de lugares simbólicos que caracteriza o ser humano, diferenciando-o 
dos demais animais, se enfraquece. Ocupar esses lugares supõe transitar da 
natureza para a cultura, e há uma perda implicada nesse trânsito que exige ser 
assumida. 

Se o pai não está à altura de sua tarefa, a mãe sozinha pode não conseguir 
abandonar seu posto onipotente. O filho é então convidado a gozar, tornando-se 
prova viva dessa possibilidade. Nesse contexto não há lugar para o movimento 
do desejo. Só há imperativo de gozo e excesso de decepção, tédio, falta de 
impulso de vida. Tudo é apenas mais do mesmo. 

Embora essa situação seja específica da contemporaneidade, o travamento do 
desejo não é uma possibilidade só de nossa época. A condição humana sempre 
foi difícil. Nunca vivemos no paraíso. Freud identificou nessa dor de existir “o 
mal estar na civilização”. A complexa trama de forças em cena a cada época da 
história da humanidade impõe dificuldades específicas na ocupação dos lugares 
simbólicos que os adultos devem assumir para constituir a próxima geração de 
sujeitos. Os filhos sempre sofrerão, de um modo ou de outro, as consequências 
das dificuldades que seus pais enfrentam para se posicionar. Foi justamente para 
promover o destravamento do desejo que a psicanálise surgiu e inventou seu 
método clínico. Aos que se deparam com um tropeço incapacitante sempre 
existirá um divã para os acolher. Isso torna evidente a importância da 
psicanálise, especialmente na contemporaneidade, este tempo de excessos.  



 7 

                                                                                                           Campinas, outubro/2015. 


