
 1 

 

O OBJETO DA PSICANÁLISE E A IDENTIFICAÇÃO1 

PSYCHOANALYSIS’ OBJECT AND IDENTIFICATION 

 

Regina Steffen 

 

  

Resumo – Propomos, aqui, algumas considerações sobre a noção de objeto na 

psicanálise e sua implicação no processo da identificação subjetiva. Para tanto, 

pretendemos demarcar o trajeto que vai da entrada do ser falante no mundo da 

linguagem até a constituição do sujeito capaz de falar em nome próprio, processo que 

tem no significante fálico seu eixo central. As diferentes posições identificatórias do 

sujeito em processo de constituição e a gradual apropriação de corpo como próprio, que 

então, se transmuta em corpo de linguagem, constituirão as balizas de nosso percurso no 

presente estudo, conduzido através da análise das funções que cada uma das 

personagens (pai, mãe e filho) ocupa na cena desse drama. 

 

Palavras-chave – psicanálise, objeto, identificação, fálus, sujeito. 

 

 

Abstract – In this paper we discuss the notion of object in psychoanalysis and its 

implications in the process of subjective identification. We call to mind the route taken 

from the entrance of the talking being into the world of language to the constitution of a 

subject able to speak in its own name, a process whose central axis is the phallic 

signifier. The different identificatory positions of the subject in the process of 

constitution, and the gradual appropriation of the body as his or her own, a body that 

therefore becomes a body of language, will be the mark along our path. This is carried 

out by analyzing the functions that each character (father, mother and child) assumes in 

the scene of this drama. 

 

Keywords – psychoanalysis, object, identification, phallus, subject. 

 

 

 

 

Um significante objeto 

 

O objeto humano, tal qual a psicanálise o especifica, se desloca, encarnando-se em 

diferentes substratos (seio, fezes, pênis, voz e olhar) e ainda assim, permanece sempre o 

mesmo. Tal característica, metonímica e paradoxal, de ser único e, ao mesmo tempo, 

sempre outro, se deve ao fato de esse objeto ser, na economia subjetiva, um 

significante.  

 

Um significante que não está submetido à lei da contradição, eis o que a lógica traz de 

novidade ao empregar o significante na Teoria dos Conjuntos. Ali, o significante é o 

                                                      
1 Texto publicado na revista Modernos e Contemporâneos do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da 
Unicamp em outubro de 2019.  
https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/modernoscontemporaneos/issue/view/231  
Trata-se de revisão ampliada do texto “O Objeto da Psicanálise” publicado neste mesmo espaço.  

https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/modernoscontemporaneos/issue/view/231


 2 

próprio suporte da contradição, de modo que A é utilizável como significante, na 

medida em que A não é A.  

 

Utilizada como significante puro, a letra em si mesma “tem poderes, [constituindo] um 

princípio motor”, constata Lacan (1962, p.141), observando que a abordagem da 

dimensão significante da letra ampliou enormemente a potência criativa da matemática 

que se encontrava estagnada (de Aristóteles até Kant) pela manutenção de uma lógica 

formal que, curiosamente, ignorava sua condição simbólica, presa que sempre esteve da 

dimensão do significado (a dimensão do sentido) em detrimento do significante e suas 

propriedades.  

 

Quando o objeto do desejo aparece como significante ele não é senão letra (objeto a), 

tendo sido alçado à condição de significante puro por um processo de metáfora capaz de 

dotá-lo de sentido: seu significado é fálico. Ser fálico significa que ele é o significante 

da falta. Trata-se, então, de um significante que, nomeando a falta de objeto, se torna, 

ele próprio, um objeto. Essa mágica de transformar o significante em objeto fálico se 

deve ao poder da linguagem, poder performativo que, ao nomear, faz existir. Assim é 

que, para nós falantes, desejar o seio não se reduz à expressão de uma necessidade 

biológica por sermos mamíferos. O objeto oral vale não por ser mamário, mas por ser 

fálico. O objeto que causa o desejo, é erótico, quer dizer: comanda a vida pela força do 

desejo e não por razões naturais, atinentes à necessidade física, instintual. 

 

Seja qual for a forma que o objeto do desejo assume imaginariamente, é sempre como 

fálus que ele faz desejar: “eis a metáfora na qual estão presas todas as identificações 

articuladas da demanda do sujeito”, afirma Lacan (1962, p.141). Decorre disso, que o 

seio erotizado não mais é mamário, é fálico. O próprio pênis se torna fálico no estádio 

edípico, sendo apenas por isso que, embora parte do corpo da criança, ele acaba sujeito 

à ameaça de castração. É bastante óbvio que não é o pênis que está sujeito à castração, 

sendo o fálus (o pênis erotizado, falicizado) que entra na dialética do ter ou não ter e 

do ser ou não ser, servindo, então, à sexuação do ser falante.  

 

“É na disjunção do a e do -a, lugar onde o sujeito vem se alojar, que a identificação tem 

que se fazer com esse algo que é o objeto do desejo” (Lacan, 1962, p.143). Encontramos 

aqui a conexão objeto/identificação. 

 

“O fálus vem no mesmo lugar onde o seio estava como função simbólica” (Lacan, 1962, 

p.146). Essa afirmação pode, erroneamente, sugerir o desenvolvimento libidinal de 

modo linear, num movimento temporal diacrônico: primeiro o seio, depois as fezes, e, 

só então, o fálus. Nada mais oposto à temporalidade que a psicanálise revela no 

funcionamento psíquico, cujo movimento descreve a causalidade retroativa do ato.  

 

De fato, a dimensão fálica de todo o corpo só se estabelece definitivamente para a 

criança nas vivências do período edípico, quando a falta se implanta em seu corpo 

próprio, trauma que se denominou “castração”. Esse evento psíquico, linguageiro, 

promove a passagem do infans ao ser falante – entendendo-se por ser falante não só 

aquele que é capaz de repetir palavras, mas aquele que sabe fazer uso da língua. Essa 

passagem é puro ato de linguagem. Trata-se da metáfora que substitui o sujeito que 

ainda não era, por aquele que, através desse ato, se constitui no mesmo instante de seu 

desaparecimento: sujeito barrado, riscado fora, puro efeito de linguagem, sujeito 

dividido entre seus ideais (seu eu consciente) e o vazio que o simbólico implanta no 



 3 

real, esse Outro de si mesmo do qual ele nada quer saber (o sujeito do inconsciente). O 

objeto a (objeto causa do desejo) é um significante que, através do processo 

metafórico, representa o sujeito para qualquer outro significante. O significado que essa 

metáfora produz é o fálus. Justamente por gravitar na falta, o fálus opera numa 

gramática na qual se você o é não pode tê-lo e tendo-o, não pode sê-lo. Nenhuma das 

possibilidades combinatórias da gramática fálica é completa; sempre falta algo para a 

conta fechar. 

 

É como referente que o significante fálico retroage para o lugar em que o seio estava 

como função simbólica, falicizando-o, ou seja, atribuindo-lhe a significação fálica. É de 

modo circular que a linguagem opera no inconsciente, dotando de caráter fálico os 

objetos primitivos. A falicização transforma o objeto da demanda (aquele que é possível 

pedir, demandar) em objeto do desejo (aquele cuja falta faz desejar), justamente por 

introduzir no objeto da demanda, um buraco, cujo vazio deixa sempre a desejar. 

Habitado pelo vazio da Coisa, o objeto se faliciza, se erotiza. Os objetos primitivos 

sequer operam como objetos quando surgem na vida do infans, dado que nesse tempo 

ainda não está demarcada, para a criança, a fronteira entre o eu e o outro.   

 

 

Eu/outro uma fronteira a ser demarcada 

 

A fronteira que separa o eu do outro não espera a criança atingir o édipo e seu drama, 

para existir. Ela é fronteira linguística, presente na própria estrutura simbólica. A falta, o 

buraco, é condição estrutural da linguagem. A criança já nasce imersa na linguagem; 

sua mãe lhe oferece, desde a primeira mamada, o mundo humano falado em língua 

materna. O fálus, objeto do desejo, já está posto de saída nesse filho-fálus que ela 

acolhe. A criança entra no mundo como o fálus materno reencontrado. Há, no Outro 

materno, o registro, o traço desse reencontro. Desde o princípio, é por esse traço, por 

esse registro da ordem da escrita que a criança se identifica, se localiza no mundo, no 

Outro. A criança já nasce marcada como objeto do desejo do Outro, e essa marca 

constitui sua primeira e única referência de localização, de identificação. Trata-se do 

que Lacan chamou de traço unário, um traço do Outro que marca a unicidade do 

reencontro de objeto que a criança representou para a mãe. Para ela, o filho é um objeto 

reencontrado de sua própria história edípica, representando o signo desse reencontro; ou 

quase... Sempre resta uma distância, nunca recoberta, entre o objeto esperado e aquele 

encontrado. Mas, a mãe “suficientemente boa” (entenda-se: neuroticamente constituída) 

acolherá o filho, ainda assim, com a alegria e o júbilo de seu objeto reencontrado. Ela 

lhe atribuirá valor fálico, designando-lhe um lugar em sua economia desejante. 

 

Para a criança, primitivamente, não existe diferença entre ela e o outro. Ela sequer sabe 

que o seio que a alimenta se situa em outro corpo. Ainda não há o registro de outro 

corpo, nem tampouco de seu próprio. Sua vivência se restringe a sentir o desconforto da 

fome, o vazio do estômago. Ao seu choro alguém acode com palavras, olhares, sorrisos, 

odores, algo se introduz em seu corpo e o desprazer dá lugar ao prazer da satisfação e de 

novo a boca fica vazia, de novo um desconforto vai se implantando aos poucos e o ciclo 

recomeça. Vazio/cheio, desprazer/prazer e o traço no Outro do encontro sempre 

renovado com a criança.  Há um traço que, no Outro materno, designa a criança, sobre o 

fundo da alternância entre presença e ausência.   

 



 4 

O encontro assim marcado por esse traço unário, especifica aquele filho, aquele evento 

singular e nenhum outro. Esse traço constitui a base mais primitiva da identificação 

subjetiva, indicando o lugar e a vez que aquela subjetividade, aquela singularidade se 

deu, marcou-se.  O traço unário funcionará, para o sujeito, como cicatriz a indicar que 

ali houve um corte e uma sutura e, sendo marca a ser lida, interpretada, ele é linguagem, 

significante. O nome próprio se enraíza aí. A cada vez que seu nome a convoca, a 

criança, tenta responder desse lugar. Porém é impossível decidir o sentido de um 

significante sozinho. A letra, em si, não significa nada. Será preciso que outro 

significante apareça, trazendo a novidade de uma articulação capaz de produzir sentido. 

Antes disso, a criança se empenhará para responder do lugar do objeto materno, 

encerrada num mundo onde só existem a mãe e ela, onde só aparecem significantes 

únicos, versões diferentes e diversas do mesmo sem sentido. 

 

 

A função simbólica do seio 

  

Nesse universo linguístico primitivo, o seio irá primeiramente ocupar o lugar da função 

simbólica, introduzindo a criança nas engrenagens do universo simbólico.  

 

Para a criança, o seio não é ainda um objeto, pois ainda não se estabeleceu para ela a 

diferença eu/outro.  

 

Dizer que o seio tem primeiramente uma função simbólica, significa dizer que ele 

constitui o campo da vivência do par de opostos: presente/ausente, pleno/vazio, 

prazer/desprazer. Nesse mundo binário primitivo, o vazio (a fome, por exemplo) assim 

como a satisfação (a sensação de preenchimento depois do aleitamento), ou seja, as 

vivências de desprazer e prazer, estão à mercê do Outro materno, seja pela 

prematuridade do bebê humano, seja porque o seio alimentador não pertence ao corpo 

da criança, quer seja menino ou menina. Em relação ao seio, não se põe a questão de ter 

ou não ter, e isso pelo simples fato de que ninguém tem em seu próprio corpo um órgão 

que produza e lhe forneça alimento. Nem a mulher, nem o homem têm um órgão que 

alimente seu próprio corpo. O seio, como fonte de alimento, está desde sempre perdido 

para todos os seres humanos. 

 

 

No mundo do ser falante, o seio, além de alimentar a criança, desempenha para ela 

desde o princípio, outra função. Ele é aquilo através do que a criança experimenta o 

movimento alternante da presença e da ausência, alternância que constitui a essência da 

função simbólica. O espaço aberto por essa alternância, cria o vazio no qual a dimensão 

simbólica opera, dotando a criança do solo fértil para que num tempo futuro, ela 

também possa fazer uso da linguagem. 

 

A função simbólica uma vez marcada por essa alternância, mergulha a criança num 

enigma a ser decifrado e num objetivo a ser alcançado: como garantir que esse Outro 

todo poderoso, que possui isso que ninguém mais tem (um órgão que alimenta), faça 

parte de meu corpo? Ou, o que vem a dar no mesmo: como faço para fazer parte 

integrante do corpo onipotente do Outro? Onde está o objeto perdido, cujo reencontro 

preencheria o vazio aberto por essa alternância? Tal é a equação que toda criança se 

propõe a resolver. Dedicar-se a integrar o corpo da mãe a fim de tornar seu próprio 



 5 

corpo completo, constitui o desejo incestuoso que move a criança. O desafio de resolver 

esse enigma acompanha seus primeiros anos de vida, sua primeira infância.  

 

 

A função do pai 

 

O final da primeira infância é marcado pela constatação da irremediável incompletude 

materna: trata-se da dolorosa verificação de que nem mesmo a mãe tem um corpo assim 

completo, a ponto de não lhe faltar nada: a mãe não tem pênis. A essa constatação 

visível (imaginária), corresponde outra, igualmente impactante porque desmascara a 

onipotência materna: o corpo dela não se auto alimenta e, sobretudo, não faz filho 

sozinho. É, justamente no ponto em que o enigma da reprodução começa a se delinear 

para a criança, que o pai, essa pessoa que tem estado há bastante tempo na vida dela, 

começa a aparecer como função. Ele deve ter parte nisso da reprodução, afinal a criança 

existe, tendo nascido de um pai e uma mãe. Essa constatação do pai como tendo função, 

independe de sua presença física, pois de todos os modos, sua existência está marcada 

pela linguagem, sendo veiculada culturalmente.  

 

Descobrir a incontornável verdade da incompletude materna, desespera a criança. O 

trauma que essa descoberta representa se deve ao desamparo no qual a criança se vê 

ante esse Outro que, agora, se mostra castrado. O grande Outro não existe, constata a 

criança, passando da proteção que sentia por contar com um Outro onipotente, ao 

desamparo frente à impotência do outro. A esse fato traumático se soma uma 

possibilidade fantasiosa também horripilante: a mãe pode engoli-la a fim de se 

preencher. A própria vida da criança parece ameaçada por essa mãe que, agora, deseja 

(sinônimo de castrada, habitada por uma falta). A criança descobre que seu desejo pela 

mãe se redobra por um desejo da mãe. Na lógica dual na qual viveu até este momento, 

não há lugar para dois ao mesmo tempo, resumindo-se tudo a um mortífero: ou eu, ou o 

outro. Se um é, o outro é não, ou seja, está negativado, desaparece, sucumbe. Não há 

uma verdadeira alteridade. A diferenciação se faz entre o eu e o não-eu, e nada garante a 

diferença absoluta, que institui o eu e o outro, sem que a existência de um ameace o 

outro. 

 

A salvação da criança nesse momento de sua vida psíquica (o período edípico, a fase 

fálica) é a entrada de um terceiro termo nesse mundo fechado a dois. 

 

 

Pai é uma função nomeante 

 

 

A chegada do pai como função, vem alterar essa dinâmica, introduzindo a metáfora 

como mecanismo capaz de produzir sentido lá onde só havia enigma, impasse. A 

chamada “metáfora paterna” expressa-se pela substituição do Outro primitivo que a mãe 

representa, pelo Outro paterno, um Outro suposto saber resolver o impasse no qual a 

criança se encontra. “Um significante por outro” é a fórmula da metáfora: o significante 

do saber paterno (S2 - binário), saber articulatório, metafórico, substitui o significante 

do desejo da mãe (S1 – unário). A metáfora que aí se produz, apresenta uma versão 

paterna (père version) para o atravessamento desse ponto traumático. O pai nomeia o 

enigmático desejo da mãe; dando um nome, ele introduz a criança na dimensão 

performática da linguagem. O vazio nomeado, se transforma em objeto perdido e isso 



 6 

abre a porta do mundo humano para a criança: se o objeto está perdido, então é possível 

tentar encontrá-lo. Agora que esse objeto tem nome, buscá-lo se torna o motor da vida. 

Essa busca constitui o paradigma da fantasia do neurótico.  O sujeito castrado, cuja falta 

se torna desejo de reencontro do objeto perdido, é fruto da eficácia simbólica plena. 

Nasce aqui o sujeito do inconsciente, aquele que um significante representa para outro 

significante.  

 

A simples existência do pai como função, nomeia o desejo materno. Tal nomeação se 

faz quando a criança percebe que o desejo da mãe se dirige ao pai, constatando que ele 

tem função junto ao desejo dela. Isso libera a criança desse lugar colado à mãe, que se 

tornou causador de extrema angústia. O preço a ser pago por essa alforria é a perda da 

mãe como objeto de desejo, dito de outro modo, a salvação que o pai traz, implica que a 

criança aceite perder o gozo de completude ao qual havia se dedicado até aqui. Que 

desista do uso (gozo) do corpo do Outro, seja para inteirá-lo ou para inteirar-se, 

admitindo o impossível do gozo de completude buscado até aqui. Trata-se de um desvio 

do gozo, um adiamento, uma perda de gozo que se salda por um ganho de saber: saber 

que todos somos castrados, que o Outro onipotente não existe. Isso se viabiliza por meio 

do efeito da linguagem, do efeito da metáfora como produtora de sentido. Uma metáfora 

que simbolicamente substitui o significante do desejo da mãe pelo significante do nome 

do pai. Todavia, é como se uma narrativa elaborasse esse ato puramente simbólico. 

Como se o pai dissesse: “eu sei o que sua mãe quer. O nome do que ela deseja é fálus. 

Eu tenho o fálus, você não precisa se empenhar para ser o fálus que falta a ela. Ela é sua 

mãe e minha mulher. Deixe a mulher comigo”. O pai inventa a mulher para além da 

mãe ao nomear “mulher” seu objeto de seu desejo. No mesmo ato, o homem se inventa 

pai. Pai é essa criação para além do homem. Pai é uma função puramente simbólica, um 

nome a indicar que no universo humano a cultura se sobrepõe à biologia, ordenando os 

laços de acasalamento.  O Pai (não o homem) é uma invenção simbólica, uma invenção 

cultural. A mulher também é uma invenção cultural, refiro-me à mulher do pai, aquela 

que está em questão no período edípico, aquela sob a qual recai a interdição paterna: 

“está é minha mulher, para você é impossível desejá-la como mulher; todas menos 

esta”. Todo esse episódio realiza uma volta a mais do simbólico que, deste modo, se 

torna mais complexo: um arranjo a três, em presença de um quarto: o fálus que agora 

circula, significante tornado objeto, puro nome, mais nada: o nome do nada.  

 

Toda a dinâmica fálica se desenrola em torno do ter e não ser e do ser e não ter. Ela se 

dá naquele tempo da vida da criança, no qual a diferença sexual está sendo constatada e 

estabelecida no nível simbólico. Aqui, a presença do pênis no homem e, principalmente, 

sua ausência na mulher, vale como índice da diferença, e de uma diferença complexa 

que envolve a diferença simbólica entre mãe e mulher, e entre homem e pai, envolvendo 

também quatro posições em torno do objeto fálico. Por meio desse ato simbólico (a 

castração), conduzido pelo pai real, a criança se subjetiva ao se sexualizar. Tornar-se 

sujeito é assumir uma posição lógica (não psicológica ou sociológica) de um dos dois 

lados da sexuação: o lado Homem congrega quem tem e não é o fálus, o lado Mulher 

inclui quem é por não portá-lo. Ser homem ou mulher entre os seres de linguagem, 

decorre de uma posição lógica singular, fruto de uma identificação decidida na cena 

edípica e orquestrada pela castração. Processo inteiramente submetido à lógica 

simbólica, comandado imaginariamente pelo ciúme e sustentado pelo real impossível de 

ser inteirado. Embora imaginariamente apoiada no corpo, a sexuação resulta dessa 

lógica fálica, não sendo determinada pelos genitais com os quais a criança nasceu.   

 



 7 

 

Seio versus pênis – uma disputa equivocada 

 

Um parêntese aqui para lembrar que a tese feminista de que a psicanálise é machista 
por não ter estabelecido o ponto da diferença dos sexos no seio, em vez de localizá-la 
no pênis, constitui equívoco insustentável, evidenciando leitura superficial da 
psicanálise. Tal tese feminista denuncia o pretenso caráter falocêntrico da psicanálise, 
argumentando que a mulher tem seios, não sendo, portanto, justificada a escolha do 
pênis como única marca da diferença entre os sexos, a não ser pela postura machista 
de negar protagonismo à mulher. Esse erro grosseiro decorre de tomar o corpo apenas 
por sua imagem, ignorando a dimensão simbólica na qual o ser humano está 
mergulhado por causa de ser falante, e isso desde antes de seu nascimento. 
 
A linguagem sempre nos precede. O sujeito com o qual a psicanálise lida é o sujeito do 
inconsciente; trata-se da subjetividade e não da pessoa ou do indivíduo social. Para a 
psicanálise importa o ser falante e as consequências subjetivas do fato de falarmos. 
 
 

O pênis se presta à perfeição às questões simbólicas em jogo na castração do período 

fálico, pois diferentemente do seio alimentador que falta em todos os corpos, ele está 

presente no corpo do homem e ausente, no da mulher. Isso faz dele o símbolo de uma 

perda possível e essa ameaça afeta diretamente o corpo da criança, seja pelo risco da 

perda, seja pela dor de estar desprovida dele. Note-se que a falta (simbólica), 

transformada em perda (imaginária), está presente em ambos os sexos, expressando-se 

de modo díspar entre eles. Essa disparidade entre o que se constitui como sexualidade 

feminina e masculina, coloca a sexualidade (e não a genitalidade) no território da 

diferença absoluta, irredutível, não complementar, já prenunciando o impossível de a 

relação sexual fazer um de dois, por operar a partir de um único referente (o fálus): não 

há outro. 

 

Outro forte componente da pregnância fálica e do risco que sua perda causa, é o fato de 

o pênis ser fonte do prazer sexual, o maior prazer de que se é capaz. Questão que 

também concorre para trazer o pênis para a linha de frente nesse período da vida 

infantil. A atividade masturbatória das crianças na primeira infância, situa o pênis e o 

prazer que ele proporciona, no mais alto ponto de interesse delas. O clitóris na menina 

proporciona o mesmo prazer. Ocorre que a desproporção do tamanho entre esses dois 

órgãos e a descoberta de que seu pequeno órgão não vai crescer, sugerem à menina que 

ela tem menos prazer que o menino. A importância do prazer sexual masturbatório na 

primeira infância, estabelece o valor de potência (potência de produzir prazer) que se 

atribui ao fálus. O medo de perdê-lo (no menino – angústia de castração) e a inveja 

fálica (na menina – por nunca ter tido), constituem o motor da sexuação que se 

estabelece em torno do fálus significante em ambos os sexos.  

 

A mãe está interditada para meninos e meninas, significando que a criança deve desistir 

de ser o objeto que complementaria o corpo materno. Essa interdição constitui o corpo 

próprio. Só a partir da vivência de castração é que a criança assimila seu corpo como 

próprio. O corpo próprio é corpo de linguagem, único com o qual o ser humano vive, 

exilado da natureza, marcado por uma incontornável falta de completude. A falta, o 

buraco a partir do qual o sistema simbólico opera, agora faz parte do corpo da criança, 



 8 

marcando sua própria carne e, com isso, habilitando o sujeito a falar, a fazer uso da 

linguagem. 

 

O fálus é o significante da perda que é exigida da criança nesse tempo do Édipo. Ele 

representa o impossível da completude, pois a perda está dada desde sempre; a mãe 

como objeto de desejo e gozo está interditada para ambos os sexos, não por 

autoritarismo do pai, ou pelo machismo da sociedade, mas porque o Outro onipotente, 

incastrado, não existe. Esta verdade está a cargo do pai transmitir. É isso a castração. O 

recalque é o modo através do qual o neurótico registra esse saber: um saber do qual ele 

não quer saber nada, um saber que não se sabe. Saber que doravante, estará operante nas 

articulações significantes daquele que fala. Saber que enlaça ao unir um significante a 

outro; nó linguístico que amarra aquele sujeito ao objeto causa de seu desejo. Nó, laço, 

cujo âmago é um buraco, um vazio. Eis aí o sujeito do inconsciente, puro efeito de uma 

articulação que nomeia o nada. 

 

Todos somos castrados, a começar do Outro materno. Uns terão que se virar com ter o 

fálus, embora não o sejam (os homens), enquanto os outros, por não o terem, serão o 

fálus (as mulheres) e como tal representarão o objeto de desejo dos homens. Dizer que 

as mulheres são o fálus para os homens, exprime a essência da fantasia. A fantasia é o 

constructo estabelecido no recalque do desejo de ser o fálus materno, de ser o garantidor 

de sua onipotência. Uma vez estabelecido esse recalque pela interdição edípica, ou dito 

de modo simbólico, pela produção da metáfora paterna, aquilo que desaparece (o 

significante do desejo materno – ênfase na ambiguidade do genitivo) reaparece na 

fantasia como objeto do desejo: fálus.  

 

O homem porta o fálus apenas como seu representante, ele não o é. Se a potência 

inquebrantável que o fálus representa não se encarna em seu corpo, a não ser no 

intervalo fugaz entre a excitação sexual até a detumescência do pênis depois do 

orgasmo, então o tal fálus deve estar escondido em algum lugar. Vai ver está lá nas 

entranhas da mulher. O homem, através de seu desejo, afirma que a mulher é o fálus. 

Ela, por sua vez, não tendo desistido de encontrá-lo, vai buscá-lo no invejado pênis do 

homem e no filho-fálus que ele lhe provê. Nessa espécie de jogo de passa anel, homem 

e mulher simulam, um para o outro, a posse do fálus. O homem deseja o fálus que a 

mulher é. A mulher deseja o fálus que o homem tem. Note-se o descompasso dos 

desejos. 

 

No tempo do Édipo, está em jogo uma parte do corpo da criança e não do corpo da mãe, 

como era o caso do objeto oral. Trata-se de um pequeno apêndice que umas crianças 

têm e outras, não. Digo “apêndice”, pois isso que é desejado e invejado, apoia-se apenas 

imaginariamente no pênis. O objeto, cuja perda está em jogo na castração, é um objeto 

imaginário. Lacan define a castração como uma perda simbólica de um objeto 

imaginário. Nada falta ao corpo da menina e o fato de não ter pênis não significa que 

em seu aparelho reprodutor falte o que quer que seja. O corpo que está em jogo na 

constituição do sujeito humano, o corpo sempre incompleto com o qual o sujeito falante 

vive, é um corpo de linguagem, corpo simbólico, falicizado, ou seja, marcado por uma 

perda estrutural a partir de onde o significante fálico opera como objeto causa do 

desejo. O pênis se torna fálus justamente porque esta parte do corpo pode ser 

(imaginariamente) perdida, ou já foi, fato atestado pelo corpo da mulher.  

 



 9 

Sobre o seio não recai a ameaça de perda do mesmo modo. Todas as crianças perdem o 

seio sempre, mais que isso, o seio sempre foi perdido, nunca tendo existido como parte 

do corpo da criança. Ele não está no corpo do menino, nem no da menina, 

comparecendo apenas no momento da amamentação. Porém, será apenas na fase fálica, 

diante de todo seu drama, seu trauma e a transformação do pênis em significante fálico, 

que, retroativamente, o seio e as fezes, se tornarão, também eles, objetos fálicos, 

tornando-se assim, objetos no sentido psicanalítico. O seio que sempre propiciou a 

vivência da falta, do vazio, da impossibilidade expressa pela alternância presença/ 

ausência, ao ser libidinizado, se torna perda, objeto perdido, alimentando, assim como 

os demais objetos fálicos, a ilusão de um reencontro possível.  

 

É no mesmo ato da constituição do objeto fálico, no período fálico/edípico, que o 

sujeito se constitui como sujeito à divisão entre a fantasia do reencontro do objeto 

perdido e o real de sua impossibilidade, entre a fantasia da perda e o real da falta. 

Sujeito, ele próprio apagado, espaço vazio, lugar colonizado pelo fálus significante, 

pura potência de significação. O sujeito do inconsciente, aquele com o qual a 

psicanálise lida, aquilo que constitui seu objeto, é lugar vazio, falta que impulsiona o 

desejo ao preço de uma perda de gozo. 

 

 

A identificação 

 

“Só há identificação quando há sujeito” (Lacan, 1962, p.222). 

Muito embora a constituição subjetiva só se estabeleça a partir dos eventos do período 

edípico, sua possibilidade já está dada como marca, desde o nascimento. Ao ser 

recebida pela mãe, a criança representa algo para a ela. O nascimento da criança 

constitui o reencontro de algo de que a criança é o signo para a mãe.  Signo, cujo 

sentido escapa à criança. Para ela, o signo materno está apagado, restando apenas o 

traço de sua unicidade, de sua condição de ser igual e diferente a qualquer outro traço, o 

que o transforma de signo que representa algo para alguém (a mãe), em significante da 

pura diferença, letra. O significante surge do apagamento da relação do signo com a 

coisa (Lacan, 1961, p.61), apagamento do qual resta apenas o traço da diferença pura. 

Esse apagamento do signo só se completa, só se torna efetivo e eficaz, pela castração, 

pela interdição de ser objeto para a mãe. O recalque primário faz desaparecer para 

sempre o ser signo do que quer que seja para alguém. O sujeito nasce quando desse 

signo só restou o traço, a letra. O signo apagado se torna significante que, então, 

representa o sujeito para outro significante. A castração apaga a ilusão de ser algo. Toda 

e qualquer questão ontológica a respeito do sujeito do inconsciente acaba aqui, 

precisamente no apagamento da ilusão de ser. 

 

O ponto mais radical da identificação do sujeito é esse traço no Outro, marca do 

reencontro de um objeto do qual só resta o traço a inscrever como presença a ausência. 

Marca de uma privação que de saída já identifica o sujeito como foracluído (Lacan, 

1962, p.178). O sujeito (-1) é a foraclusão já lá, antes mesmo de seu advento nesse 

lugar, o que indica a precedência da linguagem como locus do vazio. 

 

A primeira identificação, regida pela privação, convoca à repetição. O sujeito repete 

procurando reencontrar o unário primitivo, o objeto da primeira vez, mas dele só resta o 

traço. Sob a égide da frustração de um tal reencontro, demanda e desejo se reduzem 

um ao outro. A paixão invejosa produz a segunda identificação, agora com o objeto do 



 10 

desejo do outro. A castração é perda que produz a terceira e definitiva identificação 

subjetiva. Desta feita, o Outro não responde e a identificação se faz com o desejo do 

Outro. O sujeito que até aqui não era, agora já era, tornando-se desejo do desejo do 

Outro. Seu tempo é o futuro do pretérito: aquele que teria sido. Ele está definitivamente 

identificado à falta, ao objeto que, por faltar, causa o desejo como falta-a-ser. 

 

“A repetição é sempre repetição de uma decepção” (Goldenberg, 2018, p.165). Trata-se 

de um “desapontamento reiterado na frustação da demanda” (Goldenberg, 2018, p.165) 

e verificado pela castração que, num processo metafórico, faz surgir o que falta. Sujeito 

é falta encarnada, corpo esburacado: desejo.  

 

Se pudéssemos descrever sua trajetória de modo linear, diríamos que ela começa na 

falta de objeto que a privação inaugura, do qual só existe o traço para se identificar. 

Passa pela coalescência do desejo à demanda, quando a reiteração da frustração da 

demanda leva à identificação do sujeito com o objeto do desejo do outro, para 

finalmente alcançar a castração, terceiro tempo da identificação subjetiva, momento em 

que a falta se transmuta em perda, mágica linguageira que funda o desejo sustentado 

pela identificação do sujeito como desejo do desejo do Outro.  

 

 

Uma temporalidade retroativa 

 

Nada é linear no mundo da subjetividade inconsciente. O movimento de constituição 

subjetiva é circular. Ele retroage num tempo que lhe é próprio, descrevendo um 

percurso diferente da temporalidade linear intuitiva. Tudo começa no seio que inaugura 

a função simbólica, a vivência da alternância da presença e ausência da mãe, sua fala (a 

língua materna), a ressonância da língua ainda reduzida ao som dos fonemas, a 

atribuição de valor fálico da mãe a seu filho a revestir-lhe o corpo, libidinizando-o e, 

sobretudo, a frustração da demanda, frustração diante daquilo que se pede frente ao que 

se recebe, todo esse vasto conjunto, comandado pela linguagem, transmuta o desejo em 

demanda, de tal forma, que o que é desejo em um, vira demanda no outro, levando a 

criança a se identificar com o objeto do desejo do outro pelo espelhismo que estrutura 

esse tempo. É como se a criança soubesse o que a mãe quer: a mãe quer exatamente o 

que a criança lhe pede. Porém, esse troca-troca de aparência redonda, está mergulhado 

na intermitência da ausência. Há um vazio incontornável, mesmo no espelho! Até que, 

no período fálico, o Outro materno não responde mais. Quando a fonte de prazer da 

criança transita para os genitais, acaba o toma lá dá cá entre mãe e filho. À mãe falta 

algo que não é mais demandado ao filho. Isso retira da criança a possibilidade de ela se 

identificar ao objeto do desejo do Outro 

 

A castração como constatação da mãe desejante, introduzida pela entrada em cena da 

função paterna, faz surgir o que falta desde sempre, ao dar-lhe nome. Aqui surge o 

sujeito, no mesmo ato pelo qual desaparece em sua divisão constitutiva. Agora ele é 

desejo do desejo do Outro. Só então, o traço primitivo, o traço unário primitivo surge, 

apesar de ter estado sempre lá. O traço unário, ao acolher o significante desaparecido no 

processo metafórico, resíduo do apagamento do signo, torna-se significante, 

representante do sujeito para todo e qualquer outro significante, mestre de todas as 

articulações significantes daquela subjetividade. É aí que o nome próprio se enraíza. 

Não exatamente o prenome, produto de uma escolha consciente dos pais - ainda que 

essa escolha carreie o desconhecido do desejo que esse nome visa realizar - mas, acima 



 11 

de tudo, o sobrenome. Ele introduz o sujeito na linhagem paterna, consagrando a função 

do pai junto à mãe. O nome de família que o pai transmite à criança não é passivo de 

escolha. Ele não tem razão de ser e os designíos que carrega e transmite, perdem-se na 

história da linhagem. Ao novo membro da família, caberá portá-lo e fazer algo com 

isso; há uma dívida simbólica apensa à transmissão do nome, apensa à castração. 

Tornar-se sujeito é identificar-se finalmente ao traço unário primitivo, uma marca que 

sempre esteve lá e que só agora com o drama da castração, se mostra marca de um 

objeto que teria estado lá. O sujeito é esse significante/objeto: fálus. A ele cabe 

apropriar-se do legado familiar para que a herança seja sua. Apropriação que se dá pela 

identificação simbólica ao traço unário mais primitivo, a única que torna legítimo 

afirmar: “eu falo”.    

 

 

          

                                                                                                                  Campinas, 2019. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

 

- Goldenberg, Ricardo. 2018. Desler Lacan. Instituto Langage. 

 

- Lacan, Jacques.  A Identificação – Seminário IX, 1961-1962. Inédito. Versão referida 

neste texto: publicação para circulação interna do Centro de Estudos Freudianos do 

Recife. 

 

 

 

 

 

 


