O OBJETO DA PSICANALISE E A IDENTIFICACAO!
PSYCHOANALYSIS’ OBJECT AND IDENTIFICATION

Regina Steffen

Resumo - Propomos, aqui, algumas consideracdes sobre a nocdo de objeto na
psicanalise e sua implicacdo no processo da identificacdo subjetiva. Para tanto,
pretendemos demarcar o trajeto que vai da entrada do ser falante no mundo da
linguagem até a constituicdo do sujeito capaz de falar em nome proprio, processo que
tem no significante falico seu eixo central. As diferentes posi¢Ges identificatérias do
sujeito em processo de constituicdo e a gradual apropriacdo de corpo como proprio, que
entdo, se transmuta em corpo de linguagem, constituirdo as balizas de nosso percurso no
presente estudo, conduzido através da analise das funcGes que cada uma das
personagens (pai, mée e filho) ocupa na cena desse drama.

Palavras-chave — psicanélise, objeto, identificacdo, falus, sujeito.

Abstract — In this paper we discuss the notion of object in psychoanalysis and its
implications in the process of subjective identification. We call to mind the route taken
from the entrance of the talking being into the world of language to the constitution of a
subject able to speak in its own name, a process whose central axis is the phallic
signifier. The different identificatory positions of the subject in the process of
constitution, and the gradual appropriation of the body as his or her own, a body that
therefore becomes a body of language, will be the mark along our path. This is carried
out by analyzing the functions that each character (father, mother and child) assumes in
the scene of this drama.

Keywords — psychoanalysis, object, identification, phallus, subject.

Um significante objeto

O objeto humano, tal qual a psicanalise o especifica, se desloca, encarnando-se em
diferentes substratos (seio, fezes, pénis, voz e olhar) e ainda assim, permanece sempre 0
mesmo. Tal caracteristica, metonimica e paradoxal, de ser Unico e, a0 mesmo tempo,
sempre outro, se deve ao fato de esse objeto ser, na economia subjetiva, um
significante.

Um significante que ndo esta submetido a lei da contradicdo, eis o que a logica traz de
novidade ao empregar o significante na Teoria dos Conjuntos. Ali, o significante é o

! Texto publicado na revista Modernos e Contemporaneos do Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais da
Unicamp em outubro de 2019.
https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/modernoscontemporaneos/issue/view/231

Trata-se de revisdao ampliada do texto “O Objeto da Psicanalise” publicado neste mesmo espaco.



https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/modernoscontemporaneos/issue/view/231

préprio suporte da contradicdo, de modo que A é utilizdvel como significante, na
medida em que A nédo é A.

Utilizada como significante puro, a letra em si mesma “tem poderes, [constituindo] um
principio motor”, constata Lacan (1962, p.141), observando que a abordagem da
dimensdo significante da letra ampliou enormemente a poténcia criativa da matematica
que se encontrava estagnada (de Aristoteles até Kant) pela manutencdo de uma légica
formal que, curiosamente, ignorava sua condicao simbdlica, presa que sempre esteve da
dimensdo do significado (a dimenséo do sentido) em detrimento do significante e suas
propriedades.

Quando o objeto do desejo aparece como significante ele ndo € sendo letra (objeto a),
tendo sido algcado a condic¢do de significante puro por um processo de metafora capaz de
doté-lo de sentido: seu significado é falico. Ser félico significa que ele é o significante
da falta. Trata-se, entdo, de um significante que, nomeando a falta de objeto, se torna,
ele préprio, um objeto. Essa magica de transformar o significante em objeto falico se
deve ao poder da linguagem, poder performativo que, ao nomear, faz existir. Assim é
que, para nos falantes, desejar o seio ndo se reduz a expressao de uma necessidade
bioldgica por sermos mamiferos. O objeto oral vale ndo por ser mamario, mas por ser
falico. O objeto que causa o desejo, é erdtico, quer dizer: comanda a vida pela for¢a do
desejo e ndo por razdes naturais, atinentes a necessidade fisica, instintual.

Seja qual for a forma que o objeto do desejo assume imaginariamente, é sempre como
falus que ele faz desejar: “eis a metafora na qual estdo presas todas as identificacbes
articuladas da demanda do sujeito”, afirma Lacan (1962, p.141). Decorre disso, que 0
seio erotizado ndo mais é mamario, € falico. O préprio pénis se torna falico no estadio
edipico, sendo apenas por isso que, embora parte do corpo da crianca, ele acaba sujeito
a ameagca de castracdo. E bastante 6bvio que ndo € o pénis que esta sujeito & castracio,
sendo o falus (o pénis erotizado, falicizado) que entra na dialética do ter ou nao ter e
do ser ou ndo ser, servindo, entdo, a sexuacdo do ser falante.

“E na disjuncdo do a e do -a, lugar onde o sujeito vem se alojar, que a identificacio tem
que se fazer com esse algo que € o objeto do desejo” (Lacan, 1962, p.143). Encontramos
aqui a conexdo objeto/identificacéo.

“O falus vem no mesmo lugar onde o seio estava como fungdo simbolica” (Lacan, 1962,
p.146). Essa afirmacdo pode, erroneamente, sugerir o desenvolvimento libidinal de
modo linear, num movimento temporal diacrénico: primeiro o seio, depois as fezes, e,
s0 entdo, o falus. Nada mais oposto a temporalidade que a psicanélise revela no
funcionamento psiquico, cujo movimento descreve a causalidade retroativa do ato.

De fato, a dimensdo falica de todo o corpo sO se estabelece definitivamente para a
crianca nas vivéncias do periodo edipico, quando a falta se implanta em seu corpo
proprio, trauma que se denominou “castracdo”. Esse evento psiquico, linguageiro,
promove a passagem do infans ao ser falante — entendendo-se por ser falante ndo sé
aquele que € capaz de repetir palavras, mas aquele que sabe fazer uso da lingua. Essa
passagem € puro ato de linguagem. Trata-se da metafora que substitui o sujeito que
ainda ndo era, por aquele que, através desse ato, se constitui no mesmo instante de seu
desaparecimento: sujeito barrado, riscado fora, puro efeito de linguagem, sujeito
dividido entre seus ideais (seu eu consciente) e o vazio que o simbdlico implanta no



real, esse Outro de si mesmo do qual ele nada quer saber (o sujeito do inconsciente). O
objeto a (objeto causa do desejo) é um significante que, através do processo
metaforico, representa o sujeito para qualquer outro significante. O significado que essa
metafora produz é o falus. Justamente por gravitar na falta, o falus opera numa
gramatica na qual se vocé o é ndo pode té-lo e tendo-o, ndo pode sé-lo. Nenhuma das
possibilidades combinatorias da gramatica falica é completa; sempre falta algo para a
conta fechar.

E como referente que o significante falico retroage para o lugar em que o seio estava
como funcao simbdlica, falicizando-o, ou seja, atribuindo-Ihe a significacéo falica. E de
modo circular que a linguagem opera no inconsciente, dotando de carater falico os
objetos primitivos. A falicizagdo transforma o objeto da demanda (aquele que € possivel
pedir, demandar) em objeto do desejo (aquele cuja falta faz desejar), justamente por
introduzir no objeto da demanda, um buraco, cujo vazio deixa sempre a desejar.
Habitado pelo vazio da Coisa, 0 objeto se faliciza, se erotiza. Os objetos primitivos
sequer operam como objetos quando surgem na vida do infans, dado que nesse tempo
ainda ndo esta demarcada, para a crianca, a fronteira entre o eu e o outro.

Eu/outro uma fronteira a ser demarcada

A fronteira que separa o0 eu do outro ndo espera a criancga atingir o édipo e seu drama,
para existir. Ela é fronteira linguistica, presente na propria estrutura simbdlica. A falta, o
buraco, € condicdo estrutural da linguagem. A crianga ja nasce imersa na linguagem;
sua mae lhe oferece, desde a primeira mamada, o0 mundo humano falado em lingua
materna. O falus, objeto do desejo, ja estd posto de saida nesse filho-falus que ela
acolhe. A crianca entra no mundo como o falus materno reencontrado. Ha, no Outro
materno, o registro, o traco desse reencontro. Desde o principio, é por esse traco, por
esse registro da ordem da escrita que a crianca se identifica, se localiza no mundo, no
Outro. A crian¢a ja nasce marcada como objeto do desejo do Outro, e essa marca
constitui sua primeira e Unica referéncia de localizacdo, de identificacdo. Trata-se do
que Lacan chamou de traco unario, um trago do Outro que marca a unicidade do
reencontro de objeto que a crianca representou para a mae. Para ela, o filho é um objeto
reencontrado de sua propria histéria edipica, representando o signo desse reencontro; ou
quase... Sempre resta uma distancia, nunca recoberta, entre o objeto esperado e aquele
encontrado. Mas, a mae “suficientemente boa” (entenda-se: neuroticamente constituida)
acolherd o filho, ainda assim, com a alegria e o jubilo de seu objeto reencontrado. Ela
Ihe atribuira valor falico, designando-lhe um lugar em sua economia desejante.

Para a crianga, primitivamente, ndo existe diferenga entre ela e o outro. Ela sequer sabe
que o seio que a alimenta se situa em outro corpo. Ainda ndo ha o registro de outro
corpo, nem tampouco de seu préprio. Sua vivéncia se restringe a sentir o desconforto da
fome, o vazio do estdmago. Ao seu choro alguém acode com palavras, olhares, sorrisos,
odores, algo se introduz em seu corpo e o desprazer da lugar ao prazer da satisfacdo e de
novo a boca fica vazia, de novo um desconforto vai se implantando aos poucos e o ciclo
recomeca. Vazio/cheio, desprazer/prazer e o tragco no Outro do encontro sempre
renovado com a crian¢a. Ha um traco que, no Outro materno, designa a crianca, sobre o
fundo da alternéncia entre presenga e auséncia.



O encontro assim marcado por esse tragco unario, especifica aquele filho, aquele evento
singular e nenhum outro. Esse trago constitui a base mais primitiva da identificagdo
subjetiva, indicando o lugar e a vez que aquela subjetividade, aquela singularidade se
deu, marcou-se. O trago unario funcionar, para o sujeito, como cicatriz a indicar que
ali houve um corte e uma sutura e, sendo marca a ser lida, interpretada, ele é linguagem,
significante. O nome proprio se enraiza ai. A cada vez que seu nome a convoca, a
crianca, tenta responder desse lugar. Porém é impossivel decidir o sentido de um
significante sozinho. A letra, em si, ndo significa nada. Serd preciso que outro
significante apareca, trazendo a novidade de uma articulacdo capaz de produzir sentido.
Antes disso, a crianga se empenhara para responder do lugar do objeto materno,
encerrada num mundo onde s6 existem a mae e ela, onde sO aparecem significantes
unicos, versdes diferentes e diversas do mesmo sem sentido.

A funcédo simbdlica do seio

Nesse universo linguistico primitivo, o seio ird primeiramente ocupar o lugar da funcéo
simbodlica, introduzindo a crianga nas engrenagens do universo simbdélico.

Para a crianca, 0 seio ndo é ainda um objeto, pois ainda ndo se estabeleceu para ela a
diferenca eu/outro.

Dizer que o seio tem primeiramente uma funcdo simbolica, significa dizer que ele
constitui 0 campo da vivéncia do par de opostos: presente/ausente, pleno/vazio,
prazer/desprazer. Nesse mundo binario primitivo, o vazio (a fome, por exemplo) assim
como a satisfacdo (a sensacdo de preenchimento depois do aleitamento), ou seja, as
vivéncias de desprazer e prazer, estdo a mercé do Outro materno, seja pela
prematuridade do bebé humano, seja porque o seio alimentador ndo pertence ao corpo
da crianca, quer seja menino ou menina. Em relacdo ao seio, ndo se pde a questao de ter
ou nao ter, e isso pelo simples fato de que ninguém tem em seu proprio corpo um érgédo
que produza e lhe forneca alimento. Nem a mulher, nem o homem tém um 6rgdo que
alimente seu proéprio corpo. O seio, como fonte de alimento, estd desde sempre perdido
para todos 0s seres humanos.

No mundo do ser falante, o seio, além de alimentar a crianca, desempenha para ela
desde o principio, outra funcdo. Ele é aquilo através do que a crianga experimenta o
movimento alternante da presenca e da auséncia, alternancia que constitui a esséncia da
funcdo simbolica. O espaco aberto por essa alternancia, cria o vazio no qual a dimenséo
simbolica opera, dotando a crianga do solo fértil para que num tempo futuro, ela
tambem possa fazer uso da linguagem.

A funcgdo simbolica uma vez marcada por essa alternancia, mergulha a criangca num
enigma a ser decifrado e num objetivo a ser alcangado: como garantir que esse Outro
todo poderoso, que possui isso que ninguem mais tem (um 6rgdo que alimenta), faca
parte de meu corpo? Ou, 0 que vem a dar no mesmo: como faco para fazer parte
integrante do corpo onipotente do Outro? Onde estd o objeto perdido, cujo reencontro
preencheria 0 vazio aberto por essa alterndncia? Tal é a equacdo que toda crianga se
propde a resolver. Dedicar-se a integrar o corpo da mée a fim de tornar seu proprio



corpo completo, constitui o desejo incestuoso que move a crianca. O desafio de resolver
esse enigma acompanha seus primeiros anos de vida, sua primeira infancia.

A funcéo do pai

O final da primeira infancia é marcado pela constatacdo da irremedidvel incompletude
materna: trata-se da dolorosa verificacdo de que nem mesmo a mae tem um corpo assim
completo, a ponto de ndo lhe faltar nada: a mée nao tem pénis. A essa constatacao
visivel (imaginéria), corresponde outra, igualmente impactante porque desmascara a
onipoténcia materna: o corpo dela ndo se auto alimenta e, sobretudo, ndo faz filho
sozinho. E, justamente no ponto em que o enigma da reprodugio comeca a se delinear
para a crianga, que o pai, essa pessoa que tem estado ha bastante tempo na vida dela,
comeca a aparecer como funcéo. Ele deve ter parte nisso da reproducdo, afinal a crianca
existe, tendo nascido de um pai e uma mée. Essa constatacdo do pai como tendo funcéo,
independe de sua presenca fisica, pois de todos os modos, sua existéncia estd marcada
pela linguagem, sendo veiculada culturalmente.

Descobrir a incontornavel verdade da incompletude materna, desespera a crianca. O
trauma que essa descoberta representa se deve ao desamparo no qual a crianca se vé
ante esse Outro que, agora, se mostra castrado. O grande Outro ndo existe, constata a
crianca, passando da protecdo que sentia por contar com um Outro onipotente, ao
desamparo frente a impoténcia do outro. A esse fato traumatico se soma uma
possibilidade fantasiosa também horripilante: a méde pode engoli-la a fim de se
preencher. A propria vida da crianca parece ameacada por essa mde que, agora, deseja
(sindbnimo de castrada, habitada por uma falta). A crianca descobre que seu desejo pela
mée se redobra por um desejo da mée. Na légica dual na qual viveu até este momento,
ndo ha lugar para dois ao mesmo tempo, resumindo-se tudo a um mortifero: ou eu, ou o
outro. Se um é, 0 outro é ndo, ou seja, estd negativado, desaparece, sucumbe. N&o ha
uma verdadeira alteridade. A diferenciacéo se faz entre o eu e 0 ndo-eu, e nada garante a
diferenca absoluta, que institui o eu e 0 outro, sem que a existéncia de um ameace 0
outro.

A salvacdo da crianca nesse momento de sua vida psiquica (o periodo edipico, a fase
falica) é a entrada de um terceiro termo nesse mundo fechado a dois.

Pai é uma funcdo nomeante

A chegada do pai como funcéo, vem alterar essa dindmica, introduzindo a metafora
como mecanismo capaz de produzir sentido |4 onde s6 havia enigma, impasse. A
chamada “metafora paterna” expressa-se pela substituicdo do Outro primitivo que a mae
representa, pelo Outro paterno, um Outro suposto saber resolver o impasse no qual a
crianca se encontra. “Um significante por outro” é a formula da metafora: o significante
do saber paterno (S2 - binario), saber articulatério, metafdrico, substitui o significante
do desejo da mée (S1 — unéario). A metafora que ai se produz, apresenta uma versdo
paterna (pere version) para o atravessamento desse ponto traumatico. O pai nhomeia o
enigmatico desejo da mée; dando um nome, ele introduz a crianga na dimensao
performética da linguagem. O vazio nomeado, se transforma em objeto perdido e isso



abre a porta do mundo humano para a crianga: se o objeto esta perdido, entdo é possivel
tentar encontra-lo. Agora que esse objeto tem nome, busca-lo se torna o motor da vida.
Essa busca constitui o paradigma da fantasia do neurdético. O sujeito castrado, cuja falta
se torna desejo de reencontro do objeto perdido, é fruto da eficacia simbdlica plena.
Nasce aqui 0 sujeito do inconsciente, aquele que um significante representa para outro
significante.

A simples existéncia do pai como fungdo, nomeia o desejo materno. Tal nomeacéo se
faz quando a crianca percebe que o0 desejo da mae se dirige ao pai, constatando que ele
tem funcdo junto ao desejo dela. Isso libera a crianga desse lugar colado & mée, que se
tornou causador de extrema angustia. O prego a ser pago por essa alforria é a perda da
mé&e como objeto de desejo, dito de outro modo, a salvagdo que o pai traz, implica que a
crianca aceite perder o gozo de completude ao qual havia se dedicado até aqui. Que
desista do uso (gozo) do corpo do Outro, seja para inteira-lo ou para inteirar-se,
admitindo o impossivel do gozo de completude buscado até aqui. Trata-se de um desvio
do gozo, um adiamento, uma perda de gozo que se salda por um ganho de saber: saber
que todos somos castrados, que o Outro onipotente nao existe. I1sso se viabiliza por meio
do efeito da linguagem, do efeito da metafora como produtora de sentido. Uma metéfora
que simbolicamente substitui o significante do desejo da mae pelo significante do nome
do pai. Todavia, € como se uma narrativa elaborasse esse ato puramente simbdlico.
Como se o pai dissesse: “eu sei 0 que sua mae quer. O nome do que ela deseja é falus.
Eu tenho o falus, vocé ndo precisa se empenhar para ser o falus que falta a ela. Ela é sua
mae e minha mulher. Deixe a mulher comigo”. O pai inventa a mulher para além da
mé&e ao nomear “mulher” seu objeto de seu desejo. No mesmo ato, 0 homem se inventa
pai. Pai é essa criacdo para além do homem. Pai é uma funcdo puramente simbdlica, um
nome a indicar que no universo humano a cultura se sobrepde a biologia, ordenando 0s
lacos de acasalamento. O Pai (ndo o homem) é uma invencao simbdlica, uma invencgédo
cultural. A mulher também é uma invencdo cultural, refiro-me a mulher do pai, aquela
gue estd em questdo no periodo edipico, aquela sob a qual recai a interdicdo paterna:
“esta € minha mulher, para vocé é impossivel deseja-la como mulher; todas menos
esta”. Todo esse episodio realiza uma volta a mais do simbdlico que, deste modo, se
torna mais complexo: um arranjo a trés, em presenca de um quarto: o falus que agora
circula, significante tornado objeto, puro nome, mais nada: 0 nome do nada.

Toda a dindmica falica se desenrola em torno do ter e ndo ser e do ser e ndo ter. Ela se
da naquele tempo da vida da crian¢a, no qual a diferenca sexual esta sendo constatada e
estabelecida no nivel simbdlico. Aqui, a presenca do pénis no homem e, principalmente,
sua auséncia na mulher, vale como indice da diferenca, e de uma diferengca complexa
que envolve a diferenca simbolica entre mae e mulher, e entre homem e pai, envolvendo
também quatro posi¢cbes em torno do objeto falico. Por meio desse ato simbdlico (a
castracdo), conduzido pelo pai real, a crianca se subjetiva ao se sexualizar. Tornar-se
sujeito é assumir uma posicdo logica (ndo psicoldgica ou socioldgica) de um dos dois
lados da sexuacdo: o lado Homem congrega quem tem e ndo € o falus, o lado Mulher
inclui quem é por ndo porta-lo. Ser homem ou mulher entre os seres de linguagem,
decorre de uma posicdo légica singular, fruto de uma identificacdo decidida na cena
edipica e orquestrada pela castracdo. Processo inteiramente submetido a logica
simbolica, comandado imaginariamente pelo ciime e sustentado pelo real impossivel de
ser inteirado. Embora imaginariamente apoiada no corpo, a sexuacdo resulta dessa
I6gica falica, ndo sendo determinada pelos genitais com 0s quais a crianga nasceu.



Seio versus pénis — uma disputa equivocada

Um paréntese aqui para lembrar que a tese feminista de que a psicandlise é machista
por ndo ter estabelecido o ponto da diferenca dos sexos no seio, em vez de localiza-la
no pénis, constitui equivoco insustentavel, evidenciando leitura superficial da
psicandlise. Tal tese feminista denuncia o pretenso carater falocéntrico da psicanalise,
argumentando que a mulher tem seios, ndo sendo, portanto, justificada a escolha do
pénis como Unica marca da diferencga entre os sexos, a nao ser pela postura machista
de negar protagonismo a mulher. Esse erro grosseiro decorre de tomar o corpo apenas
por sua imagem, ignorando a dimensdo simbdlica na qual o ser humano esta
mergulhado por causa de ser falante, e isso desde antes de seu nascimento.

A linguagem sempre nos precede. O sujeito com o qual a psicanalise lida é o sujeito do
inconsciente; trata-se da subjetividade e ndo da pessoa ou do individuo social. Para a
psicanalise importa o ser falante e as consequéncias subjetivas do fato de falarmos.

O pénis se presta a perfeicdo as questdes simbolicas em jogo na castracdo do periodo
falico, pois diferentemente do seio alimentador que falta em todos os corpos, ele esta
presente no corpo do homem e ausente, no da mulher. Isso faz dele o simbolo de uma
perda possivel e essa ameaca afeta diretamente o corpo da crianga, seja pelo risco da
perda, seja pela dor de estar desprovida dele. Note-se que a falta (simbolica),
transformada em perda (imaginéria), esta presente em ambos 0s sexos, expressando-se
de modo dispar entre eles. Essa disparidade entre o que se constitui como sexualidade
feminina e masculina, coloca a sexualidade (e ndo a genitalidade) no territorio da
diferenca absoluta, irredutivel, ndo complementar, ja prenunciando o impossivel de a
relacdo sexual fazer um de dois, por operar a partir de um tnico referente (o falus): ndo
ha outro.

Outro forte componente da pregnancia falica e do risco que sua perda causa, € o fato de
0 pénis ser fonte do prazer sexual, o maior prazer de que se é capaz. Questdo que
também concorre para trazer o pénis para a linha de frente nesse periodo da vida
infantil. A atividade masturbatdria das criancas na primeira infancia, situa o pénis e o
prazer que ele proporciona, no mais alto ponto de interesse delas. O clitéris na menina
proporciona o mesmo prazer. Ocorre que a despropor¢do do tamanho entre esses dois
orgdos e a descoberta de que seu pequeno 6rgdo ndo vai crescer, sugerem a menina que
ela tem menos prazer que o0 menino. A importancia do prazer sexual masturbatério na
primeira infancia, estabelece o valor de poténcia (poténcia de produzir prazer) que se
atribui ao falus. O medo de perdé-lo (no menino — angustia de castracdo) e a inveja
falica (na menina — por nunca ter tido), constituem o motor da sexuacdo que se
estabelece em torno do falus significante em ambos os sexos.

A mée estd interditada para meninos e meninas, significando que a crianca deve desistir
de ser o objeto que complementaria o corpo materno. Essa interdi¢do constitui o corpo
proprio. SO a partir da vivéncia de castracdo é que a crianga assimila seu corpo como
proprio. O corpo préprio é corpo de linguagem, Unico com o qual o ser humano vive,
exilado da natureza, marcado por uma incontornavel falta de completude. A falta, o
buraco a partir do qual o sistema simbolico opera, agora faz parte do corpo da crianga,



marcando sua prépria carne e, com isso, habilitando o sujeito a falar, a fazer uso da
linguagem.

O falus é o significante da perda que é exigida da crianca nesse tempo do Edipo. Ele
representa o impossivel da completude, pois a perda esta dada desde sempre; a mée
como objeto de desejo e gozo estd interditada para ambos 0s sexos, ndo por
autoritarismo do pai, ou pelo machismo da sociedade, mas porque o Outro onipotente,
incastrado, ndo existe. Esta verdade esta a cargo do pai transmitir. E isso a castragdo. O
recalque € o modo através do qual o neurotico registra esse saber: um saber do qual ele
ndo quer saber nada, um saber que ndo se sabe. Saber que doravante, estara operante nas
articulacGes significantes daquele que fala. Saber que enlaca ao unir um significante a
outro; no linguistico que amarra aquele sujeito ao objeto causa de seu desejo. N6, laco,
cujo amago é um buraco, um vazio. Eis ai o0 sujeito do inconsciente, puro efeito de uma
articulacdo que nomeia o nada.

Todos somos castrados, a comegar do Outro materno. Uns terdo que se virar com ter o
falus, embora ndo o sejam (os homens), enquanto os outros, por ndo o terem, serdo o
falus (as mulheres) e como tal representardo o objeto de desejo dos homens. Dizer que
as mulheres sdo o falus para os homens, exprime a esséncia da fantasia. A fantasia € o
constructo estabelecido no recalque do desejo de ser o falus materno, de ser o garantidor
de sua onipoténcia. Uma vez estabelecido esse recalque pela interdicdo edipica, ou dito
de modo simbdlico, pela producdo da metafora paterna, aquilo que desaparece (o
significante do desejo materno — énfase na ambiguidade do genitivo) reaparece na
fantasia como objeto do desejo: falus.

O homem porta o falus apenas como seu representante, ele ndo o é. Se a poténcia
inquebrantavel que o falus representa ndo se encarna em Seu corpo, a ndo ser no
intervalo fugaz entre a excitacdo sexual até a detumescéncia do pénis depois do
orgasmo, entdo o tal falus deve estar escondido em algum lugar. Vai ver estd |4 nas
entranhas da mulher. O homem, através de seu desejo, afirma que a mulher é o félus.
Ela, por sua vez, ndo tendo desistido de encontra-lo, vai busca-lo no invejado pénis do
homem e no filho-falus que ele Ihe prové. Nessa espécie de jogo de passa anel, homem
e mulher simulam, um para o outro, a posse do falus. O homem deseja o falus que a
mulher é. A mulher deseja o falus que o homem tem. Note-se 0 descompasso dos
desejos.

No tempo do Edipo, estd em jogo uma parte do corpo da crianca e nio do corpo da méae,
como era 0 caso do objeto oral. Trata-se de um pequeno apéndice que umas criangas
tém e outras, ndo. Digo “apéndice”, pois isso que ¢ desejado ¢ invejado, apoia-Se apenas
imaginariamente no pénis. O objeto, cuja perda estd em jogo na castracdo, € um objeto
imaginario. Lacan define a castragdo como uma perda simbolica de um objeto
imaginario. Nada falta ao corpo da menina e o fato de ndo ter pénis ndo significa que
em seu aparelho reprodutor falte o que quer que seja. O corpo que estd em jogo na
constituicdo do sujeito humano, o corpo sempre incompleto com o qual o sujeito falante
vive, € um corpo de linguagem, corpo simbdlico, falicizado, ou seja, marcado por uma
perda estrutural a partir de onde o significante falico opera como objeto causa do
desejo. O pénis se torna falus justamente porque esta parte do corpo pode ser
(imaginariamente) perdida, ou ja foi, fato atestado pelo corpo da mulher.



Sobre o seio ndo recai a ameaca de perda do mesmo modo. Todas as criangas perdem o
seio sempre, mais que isso, 0 seio sempre foi perdido, nunca tendo existido como parte
do corpo da crianca. Ele ndo estd no corpo do menino, nem no da menina,
comparecendo apenas no momento da amamentacdo. Porém, seréd apenas na fase falica,
diante de todo seu drama, seu trauma e a transformacéo do pénis em significante falico,
que, retroativamente, o seio e as fezes, se tornardo, também eles, objetos falicos,
tornando-se assim, objetos no sentido psicanalitico. O seio que sempre propiciou a
vivéncia da falta, do vazio, da impossibilidade expressa pela alternéncia presenca/
auséncia, ao ser libidinizado, se torna perda, objeto perdido, alimentando, assim como
o0s demais objetos falicos, a ilusdo de um reencontro possivel.

E no mesmo ato da constituicdo do objeto falico, no periodo falico/edipico, que o
sujeito se constitui como sujeito a divisdo entre a fantasia do reencontro do objeto
perdido e o real de sua impossibilidade, entre a fantasia da perda e o real da falta.
Sujeito, ele proprio apagado, espaco vazio, lugar colonizado pelo falus significante,
pura poténcia de significagdo. O sujeito do inconsciente, aquele com o qual a
psicanalise lida, aquilo que constitui seu objeto, € lugar vazio, falta que impulsiona o
desejo ao preco de uma perda de gozo.

A identificacao

“So ha identificagdo quando ha sujeito” (Lacan, 1962, p.222).

Muito embora a constituicdo subjetiva sO se estabeleca a partir dos eventos do periodo
edipico, sua possibilidade ja esta dada como marca, desde o nascimento. Ao ser
recebida pela mée, a crianga representa algo para a ela. O nascimento da crianca
constitui o reencontro de algo de que a crianca é o signo para a mae. Signo, cujo
sentido escapa a crianca. Para ela, 0 signo materno esta apagado, restando apenas o
traco de sua unicidade, de sua condicdo de ser igual e diferente a qualquer outro traco, o
que o transforma de signo que representa algo para alguém (a mae), em significante da
pura diferenca, letra. O significante surge do apagamento da relacdo do signo com a
coisa (Lacan, 1961, p.61), apagamento do qual resta apenas o traco da diferenca pura.
Esse apagamento do signo s6 se completa, s6 se torna efetivo e eficaz, pela castracao,
pela interdicdo de ser objeto para a mae. O recalque primario faz desaparecer para
sempre o0 ser signo do que quer que seja para alguém. O sujeito nasce quando desse
signo sO restou o traco, a letra. O signo apagado se torna significante que, entdo,
representa o sujeito para outro significante. A castracdo apaga a iluséo de ser algo. Toda
e qualquer questdo ontolégica a respeito do sujeito do inconsciente acaba aqui,
precisamente no apagamento da iluséo de ser.

O ponto mais radical da identificagdo do sujeito € esse traco no Outro, marca do
reencontro de um objeto do qual so resta o traco a inscrever como presenca a auséncia.
Marca de uma privacdo que de saida ja identifica o sujeito como foracluido (Lacan,
1962, p.178). O sujeito (-1) é a foraclusdo ja la, antes mesmo de seu advento nesse
lugar, o que indica a precedéncia da linguagem como locus do vazio.

A primeira identificacdo, regida pela privagdo, convoca a repeticdo. O sujeito repete
procurando reencontrar o0 unario primitivo, o objeto da primeira vez, mas dele sé resta o
traco. Sob a égide da frustracdo de um tal reencontro, demanda e desejo se reduzem
um ao outro. A paix&o invejosa produz a segunda identificagdo, agora com o objeto do



desejo do outro. A castragdo é perda que produz a terceira e definitiva identificacdo
subjetiva. Desta feita, 0 Outro ndo responde e a identificacdo se faz com o desejo do
Outro. O sujeito que até aqui ndo era, agora ja era, tornando-se desejo do desejo do
Outro. Seu tempo é o futuro do pretérito: aquele que teria sido. Ele esta definitivamente
identificado a falta, ao objeto que, por faltar, causa o desejo como falta-a-ser.

“A repeti¢ao ¢ sempre repeticdo de uma decepcdo” (Goldenberg, 2018, p.165). Trata-se
de um “desapontamento reiterado na frustacdo da demanda” (Goldenberg, 2018, p.165)
e verificado pela castracdo que, num processo metaforico, faz surgir o que falta. Sujeito
é falta encarnada, corpo esburacado: desejo.

Se pudéssemos descrever sua trajetdria de modo linear, diriamos que ela comeca na
falta de objeto que a privacdo inaugura, do qual s6 existe o trago para se identificar.
Passa pela coalescéncia do desejo a demanda, quando a reiteracdo da frustracdo da
demanda leva a identificacdo do sujeito com o objeto do desejo do outro, para
finalmente alcancar a castracéo, terceiro tempo da identificagcdo subjetiva, momento em
que a falta se transmuta em perda, magica linguageira que funda o desejo sustentado
pela identificacdo do sujeito como desejo do desejo do Outro.

Uma temporalidade retroativa

Nada € linear no mundo da subjetividade inconsciente. O movimento de constitui¢éo
subjetiva € circular. Ele retroage num tempo que lhe é préprio, descrevendo um
percurso diferente da temporalidade linear intuitiva. Tudo comega no seio que inaugura
a funcdo simbdlica, a vivéncia da alternancia da presenca e auséncia da mae, sua fala (a
lingua materna), a ressonancia da lingua ainda reduzida ao som dos fonemas, a
atribuicdo de valor falico da mée a seu filho a revestir-lhe o corpo, libidinizando-o e,
sobretudo, a frustracdo da demanda, frustracdo diante daquilo que se pede frente ao que
se recebe, todo esse vasto conjunto, comandado pela linguagem, transmuta o desejo em
demanda, de tal forma, que o que é desejo em um, vira demanda no outro, levando a
crianca a se identificar com o objeto do desejo do outro pelo espelhismo que estrutura
esse tempo. E como se a crianca soubesse 0 que a mée quer: a mae quer exatamente 0
que a crianca lIhe pede. Porém, esse troca-troca de aparéncia redonda, estd mergulhado
na intermiténcia da auséncia. Ha um vazio incontornavel, mesmo no espelho! Até que,
no periodo falico, o Outro materno ndo responde mais. Quando a fonte de prazer da
crianga transita para os genitais, acaba o toma la da ca entre mée e filho. A mae falta
algo que ndo é mais demandado ao filho. Isso retira da crianca a possibilidade de ela se
identificar ao objeto do desejo do Outro

A castracdo como constatacdo da mée desejante, introduzida pela entrada em cena da
funcdo paterna, faz surgir o que falta desde sempre, ao dar-lhe nome. Aqui surge o
sujeito, no mesmo ato pelo qual desaparece em sua divisdo constitutiva. Agora ele é
desejo do desejo do Outro. S6 entdo, o traco primitivo, o traco unario primitivo surge,
apesar de ter estado sempre la. O trago unario, ao acolher o significante desaparecido no
processo metaforico, residuo do apagamento do signo, torna-se significante,
representante do sujeito para todo e qualquer outro significante, mestre de todas as
articulagbes significantes daquela subjetividade. E ai que o nome préprio se enraiza.
N&o exatamente o prenome, produto de uma escolha consciente dos pais - ainda que
essa escolha carreie o desconhecido do desejo que esse nome visa realizar - mas, acima

10



de tudo, o sobrenome. Ele introduz o sujeito na linhagem paterna, consagrando a funcao
do pai junto a mé@e. O nome de familia que o pai transmite & crianca ndo é passivo de
escolha. Ele ndo tem razao de ser e os designios que carrega e transmite, perdem-se na
historia da linhagem. Ao novo membro da familia, cabera porta-lo e fazer algo com
isso; ha uma divida simbolica apensa a transmissdo do nome, apensa a castracao.
Tornar-se sujeito € identificar-se finalmente ao traco unério primitivo, uma marca que
sempre esteve la e que s6 agora com o drama da castracdo, se mostra marca de um
objeto que teria estado la. O sujeito é esse significante/objeto: falus. A ele cabe
apropriar-se do legado familiar para que a heranca seja sua. Apropriacdo que se da pela
identificacdo simbdlica ao trago unério mais primitivo, a Unica que torna legitimo
afirmar: “eu falo”.

Campinas, 2019.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

- Goldenberg, Ricardo. 2018. Desler Lacan. Instituto Langage.
- Lacan, Jacques. A ldentificagdo — Seminario 1X, 1961-1962. Inédito. Versao referida

neste texto: publicacdo para circulacdo interna do Centro de Estudos Freudianos do
Recife.

11



