O OBJETO DA PSICANALISE E A IDENTIFICAGAO

Regina Steffen

O objeto da psicandlise é metonimico, isto é, desloca-se pelos diferentes estadios da
pulsdo, mas ao deslocar-se, ao encarnar-se em diferentes substratos (seio, fezes,
pénis, voz e olhar) ainda assim, é sempre o mesmo. Essa caracteristica paradoxal de
ser Unico e, ao mesmo tempo, sempre outro, se deve ao fato de esse objeto ser, na
economia subjetiva, um significante.

Um significante que ndo estd submetido a lei da contradicdo, eis o que a ldgica traz de
novidade ao empregar o significante na Teoria dos Conjuntos. Ali, o significante é o
proprio suporte da contradicdo, de modo que A é utilizdvel como significante, na
medida em que A ndo é A.

Utilizada como significante puro, a letra em si mesma “tem poderes, [constituindo] um
principio motor”!, constata Lacan, observando que a abordagem da dimensdo
significante da letra ampliou enormemente a poténcia criativa da matematica que se
encontrava estagnada (de Aristoteles até Kant) pela manutencdao de uma légica formal
que, curiosamente, ignorava sua condicdao simbdlica, presa que sempre esteve da
dimensao do significado (a dimensdo do sentido) em detrimento do significante e suas
propriedades.

Quando o objeto do desejo aparece como significante ele ndo é sendo letra (objeto a),
tendo sido al¢ado a condicdo de significante puro por um processo de metafora capaz
de dota-lo de sentido: seu significado é falico. Ser falico significa que ele é o
significante da falta. Trata-se, entdao, de um significante que, nomeando a falta de
objeto, se torna, ele préprio, um objeto. Essa magica de transformar o objeto em
objeto falico se deve ao poder da linguagem, dai que para nds falantes, desejar o seio
ndo se reduz a expressdo de uma necessidade bioldgica por sermos mamiferos. O
objeto oral vale ndo por ser mamario, mas por ser falico. Habitado pelo vazio da Coisa,
0 que ocorre pela acdo da linguagem, o objeto que causa o desejo, é erdtico, quer
dizer: encaminha a vida pela forca do desejo e ndo por razdes naturais, atinentes a
necessidade fisica.

Seja qual for a forma que o objeto do desejo assuma imaginariamente, é sempre como
falus que ele faz desejar: “eis a metafora na qual estdo presas todas as identificacGes
articuladas da demanda do sujeito”?, afirma Lacan. Decorre disso, que o seio erotizado
ndo mais € mamario, é falico. O préprio pénis se torna falico no estadio edipico, sendo
apenas por isso que, embora ele seja parte do corpo da crianca, acaba sujeito a
ameaca de castrac3o. E bastante bvio que n3o é o pénis que esta sujeito a castracdo,
sendo o falus (o pénis erotizado, falicizado) que entra na dialética do ter ou nao ter e
do ser ou nao ser, servindo, entdo, a sexuacdo do ser falante.

Ylacan, J. Semindrio 12 — A Identificacéo, licdo de 24/01/1962. Inédito.
2 |Idem, ibdem.



“E na disjuncdo do a e do -a, lugar onde o sujeito vem se alojar, que a identificagdo
tem que se fazer com esse algo que é o objeto do desejo”3. Encontramos aqui a
conexdo objeto/identificacdo.

“O falus vem no mesmo lugar onde o seio estava como func¢do simbdlica”4. Essa
afirmacdo parece postular o desenvolvimento libidinal de modo linear, num
movimento temporal diacrénico, primeiro o seio, depois as fezes, e, s6 entdo, o falus.
Nada mais oposto a temporalidade que a psicanalise revela no funcionamento
psiquico, cujos movimentos descrevem a causalidade retroativa do ato.

De fato, a dimensdo falica de todo o corpo sé se estabelece definitivamente para a
crianca nas vivéncias do periodo edipico, quando a falta se implanta em seu corpo
préprio, trauma que se denominou “castracdo”. Esse evento psiquico, linguageiro,
promove a passagem do infans ao ser falante — entendendo-se por ser falante ndo sé
aquele que é capaz de repetir palavras, mas aquele que sabe fazer uso da lingua. Essa
passagem é puro ato de linguagem. Trata-se da metdfora que substitui o sujeito que
ainda ndo era, por aquele que, através desse ato, se constitui no mesmo instante de
seu desaparecimento: sujeito barrado, riscado fora, puro efeito de linguagem, sujeito
dividido entre seus ideais (seu eu consciente) e o vazio que o simbdlico implanta no
real, esse Outro de si mesmo do qual ele nada quer saber (o sujeito do inconsciente).
O objeto a (objeto causa do desejo) é um significante que representa o sujeito para
qualquer outro objeto que, por esse ato metaférico, também se torna significante. O
significado que essa metdfora produz é o falus. Justamente por gravitar na falta, o
falus opera numa gramatica na qual se vocé o é ndo pode té-lo e tendo-o, ndo pode
sé-lo. Nenhuma das possibilidades combinatdrias da gramatica falica, é completa;
sempre falta algo para a conta fechar.

E esse significante falico que retroage para o lugar em que o seio estava como fungdo
simbdlica, falicizando-o. Esse movimento circular do tempo constitui a temporalidade
no qual a linguagem opera no inconsciente, dotando de cardter falico os objetos
primitivos, aqueles que transitaram pela vida do infans antes mesmo de demarcada a
fronteira entre o eu e o outro. A falicizacdo transforma o objeto da demanda (aquele
gue é possivel pedir, demandar) em objeto do desejo (aquele cuja falta faz desejar).

Fato é que tal fronteira ndo espera a crianca atingir o édipo e seu drama, para existir.
Ela é fronteira linguistica, presente na estrutura simbdlica. A falta, o buraco, é
condicdo estrutural da linguagem. A crianca ja nasce imersa na linguagem; sua mae lhe
oferece, desde a primeira mamada, o mundo humano, a lingua materna. O falus,
objeto do desejo, ja esta posto de saida nesse filho-falus que ela acolhe. A crianca
entra no mundo como o falus materno reencontrado. H3, no Outro materno, o
registro, o trago desse reencontro. Desde o principio, é por esse trago, por esse
registro da ordem da escrita que a crianca se identifica, se localiza no mundo, no
Outro. A crianga ja nasce marcada como objeto do desejo do Outro, e essa marca
constitui sua primeira e Unica referéncia de localizagao, de identificacdo. Trata-se do

3 Idem, ibdem.
4 Idem, ibdem.



gue Lacan chamou de trago undrio, um traco do Outro que marca a unicidade desse
reencontro de objeto que a crianga representou para a mae. Essa é a Unica referéncia
gue a crianca tem para se identificar primeiramente. Para a mae, o filho é um objeto
reencontrado de sua prépria histdria edipica. A crianca representa para ela o signo
desse reencontro; ou quase... Sempre resta uma distancia, nunca recoberta, entre o
objeto esperado e aquele encontrado. Mas, a mae “suficientemente boa”, acolherd o
filho, ainda assim, com a alegria e o jubilo de seu objeto reencontrado. Ela lhe atribuird
valor falico, designando-lhe um lugar em sua economia desejante.

Para a crianca, ainda ndo existe diferenca entre ela e o outro. A crianca sequer sabe
gue o seio que a alimenta se situa em outro corpo. Ainda ndo ha o registro de outro
corpo, nem tampouco de seu proprio. Sua vivéncia se restringe a sentir o desconforto
da fome, o vazio do estdmago. Ao seu choro alguém acode com palavras, olhares,
sorrisos, odores, algo se introduz em seu corpo e o desprazer da lugar ao prazer da
satisfacdo e de novo a boca fica vazia, de novo um desconforto vai se implantando aos
poucos e o ciclo recomeca. Vazio/cheio, desprazer/prazer e o traco no Outro do
encontro sempre renovado com a crianca. H4 um traco que, no Outro materno,
designa a crianca.

O encontro assim marcado por esse trago unario, especifica aquele filho, aquele
evento singular e nenhum outro. Esse trago constitui a base mais primitiva da
identificacdao subjetiva, indicando o lugar e a vez que aquela subjetividade, aquela
singularidade se deu, marcou-se. O traco unario funcionara, para o sujeito, como
cicatriz a indicar que ali houve um corte e uma sutura e, sendo marca a ser lida,
interpretada, ele é linguagem, significante. O nome préprio se enraiza ai. A cada vez
gue seu nome a convoca, a crianga, tenta responder desse lugar. Porém é impossivel
decidir o sentido de um significante sozinho. A letra, em si, ndo significa nada. Sera
preciso que outro significante apareca, trazendo a novidade da articulagao significante.
Antes disso, a crianca se empenhara para responder do lugar do objeto materno,
encerrada num mundo onde sé existem a mae e ela, onde sé aparecem significantes
Unicos, versoes diferentes e diversas do mesmo sem sentido.

Nesse universo linguistico primitivo, o seio ird primeiramente ocupar o lugar da fungdo
simbdlica, introduzindo a crianca nas engrenagens do universo simbélico.

Para a crianca, o seio ndo é ainda um objeto, pois ainda ndo se estabeleceu para ela a
diferenca eu/outro. O seio constitui o ponto da vivéncia do par de opostos:
presente/ausente, pleno/vazio, prazer/desprazer. Nesse mundo binario primitivo, o
vazio (a fome, por exemplo) assim como a satisfacdo (a sensacdo de preenchimento
depois de alimentado pelo seio materno), ou seja, as vivéncias de desprazer e prazer,
estdo a mercé do Outro materno, seja pela prematuridade do bebé humano, seja
porque o seio alimentador ndo pertence ao corpo da crianga, quer seja menino ou
menina. Em relacdo ao seio, ndo se pde a questdo do ter ou ndo ter, e isso pelo
simples fato de que ninguém tem em seu préprio corpo um orgao que produza e lhe
forneca alimento. Nem a mulher, nem o homem tém um 6érgao que alimente seu
préprio corpo. O seio, como fonte de alimento, esta desde sempre perdido para todos
os seres humanos.



Um paréntese aqui para lembrar que a tese feminista de que a psicandlise é machista
por ndo ter estabelecido o ponto da diferenca dos sexos no seio, em vez de localiza-la
no pénis, constitui equivoco insustentavel, evidenciando leitura equivocada da
psicanalise. Tal tese feminista denuncia o pretenso carater falocéntrico da psicanalise,
argumentando que a mulher tem seios, ndo sendo, portanto, justificada a escolha do
pénis como Unica marca da diferenca entre os sexos, a ndo ser pela postura machista
de negar protagonismo a mulher. Esse erro grosseiro decorre de tomar o corpo apenas
por sua imagem, ignorando a dimensdo simbdlica na qual o ser humano esta
mergulhado por causa de ser falante, e isso desde antes de seu nascimento.

A linguagem sempre nos precede. O sujeito com o qual a psicanalise lida é o sujeito do
inconsciente; trata-se da subjetividade e ndo da pessoa ou do individuo social. Para a
psicanalise importa o ser falante e as consequéncias subjetivas do fato de falarmos.

No mundo do ser falante, o seio, além de alimentar a crianca, desempenha para ela
desde o principio, outra funcdo. Ele é aquilo através do que a crianga experimenta o
movimento alternante da presenca e da auséncia que constitui a esséncia da fungao
simbdlica. O espaco aberto por essa alternancia, cria para a crian¢a o vazio no qual a
dimensdo simbdlica opera, dotando a crianca do solo fértil para que num tempo
futuro, ela também possa fazer uso da linguagem.

A fungdo simbdlica uma vez marcada por essa alternancia, mergulha a crianga num
enigma a ser decifrado e num objetivo a ser alcangado: como garantir que esse Outro
todo poderoso, que possui isso que ninguém mais tem (um 6rgao que alimenta), faca
parte de meu corpo? Ou, o que vem a dar no mesmo: como faco para fazer parte
integrante do corpo onipotente do Outro? Onde esta o objeto perdido, cujo
reencontro preencheria o vazio aberto por essa alternancia? Tal é a equac¢ao que toda
crianga se propde a resolver. Dedicar-se a integrar o corpo da mae a fim de tornar seu
préprio corpo completo, constitui o desejo incestuoso que move a crianc¢a. O desafio
de resolver esse enigma acompanha seus primeiros anos de vida, sua primeira
infancia.

O final da primeira infancia é marcado pela constatacdo da irremediavel incompletude
materna: trata-se da dolorosa verificacdo de que nem mesmo a mae tem um corpo
assim completo a ponto de ndo |lhe faltar nada: o corpo da mde tampouco se auto
alimenta e, sobretudo, ndo faz filho sozinho. O pai, essa pessoa que tem estado ha
bastante tempo na vida da crianca, comeca a aparecer como fungdo. Ele deve ter
parte nisso da reproducdo, afinal a crianca existe, nasceu de um pai e uma mae. Essa
constatacdo do pai como tendo funcdo, independe de sua presenca fisica, pois de
todos os modos sua existéncia estd marcada pela linguagem.

Descobrir a incontornavel verdade da incompletude materna, desespera a crianca. O
trauma que se apresenta a ela é o de seu desamparo ante esse Outro que se mostra
castrado. O grande Outro nado existe, constata a crianca que, entdo, passa da protecao
que sentia por contar com um Outro onipotente, ao desamparo frente ao outro. A
esse fato traumdtico se soma uma possibilidade fantasiosa também horripilante: a



mae pode engoli-la a fim de se preencher. A propria vida da crianca parece ameacada
por essa mae, agora, desejante (sinbnimo de castrada, habitada por uma falta). A
crianca descobre que seu desejo pela mae se redobra por um desejo da mae. Na ldgica
dual na qual a crianca viveu até este momento, ndo ha lugar para dois ao mesmo
tempo, resumindo-se tudo a um mortifero: ou eu, ou o outro. Se um é, o outro é nao,
ou seja, esta negativado. Ndo ha uma verdadeira alteridade. A diferenciacdo se faz
entre o eu e o ndo-eu. Se alguém é “eu”, eu sou “ndo”. Nada garante a diferenca
absoluta, que institui o eu e o outro, sem que um ameace a existéncia do outro.

A salvacdo da crianca nesse momento de sua vida psiquica (o periodo edipico, a fase
falica) é a entrada de um terceiro termo nesse mundo até aqui fechado a dois.

A chegada do pai como fungdo, vem alterar essa dialética, introduzindo a metafora
como mecanismo capaz de produzir sentido 1a onde sé havia enigma, impasse. A
simples existéncia do pai como funcdo, nomeia o desejo materno. Tal nomeacdo se faz
guando a crianca percebe que o desejo da mae se dirige ao pai, o que libera a crianca
desse lugar colado a mae, lugar que agora se torna causador de extrema angustia. O
preco a ser pago por essa alforria é a perda da mde como objeto de desejo, dito de
ouro modo, a salvagdao que o pai traz implica que a crianga aceite perder o gozo de
completude ao qual havia se dedicado até aqui. Trata-se de um desvio do gozo, um
adiamento, uma perda de gozo que se salda por um ganho de saber, saber que todos
somos castrados, que o Outro onipotente ndo existe. Isso se viabiliza por meio do
efeito da linguagem, do efeito da metafora como produtora de sentido. Uma metafora
que simbolicamente substitui o significante do desejo da mae pelo significante do
nome do pai. Todavia, € como se uma narrativa elaborasse esse ato puramente
simbdlico. Como se o pai dissesse: “eu sei o que sua mae quer. O nome do que ela
deseja é falus. Eu tenho o falus, vocé nao precisa se empenhar para ser o falus que
falta a ela. Ela é sua mae e minha mulher. Deixe a mulher comigo”. O pai inventa a
mulher para além da mae ao criar (designar) a mulher como objeto de seu desejo. No
mesmo ato, o homem, se inventa pai. Pai é essa criacao para além do homem. Pai é
uma fun¢do puramente simbdlica, um nome a indicar que no universo humano a
cultura se sobrep&e a biologia, ordenando os lacos de acasalamento. O Pai (ndo o
homem) é uma invengdo simbdlica, uma invengao cultural. A mulher também é uma
invencao cultural, refiro-me a mulher do pai, aquela que estd em questdo no periodo
edipico, aquela sob a qual recai a interdicdo paterna: “estd é minha mulher, vocé nao
pode deseja-la como mulher; todas menos esta”. Todo esse episddio realiza uma volta
a mais do simbdlico que, deste modo, se torna mais complexo: um arranjo a trés, em
presenca de um quarto - o falus que agora circula, significante tornado objeto, puro
nome, mais nada: o nome do nada. Toda a dinamica félica se desenrola em torno do
ter e ndo ser e do ser e nao ter. Ela se da naquele tempo da vida da crianca, no qual a
diferenca sexual esta sendo constatada e estabelecida no nivel simbdlico. Aqui, o pénis
valera como indice da diferenca, e de uma diferenca complexa que envolve a diferenca
simbdlica entre mde e mulher, e entre homem e pai, envolvendo também quatro
posicdes entorno do objeto falico. A crianga agora se subjetiva no mesmissimo ato em
que se sexualiza. Tornar-se sujeito é assumir uma posicdo légica (ndo psicoldgica ou
socioldgica) de um dos dois lados da sexuacdo: o lado Homem congrega quem tem e
ndo é o falus, o lado Mulher inclui quem é por nao porta-lo. Ser homem ou mulher



entre os seres de linguagem, decorre de uma posicdo légica singular, fruto de uma
identificacdo decidida na cena edipica e orquestrada pela castragdao. Processo
inteiramente submetido a ldgica simbdlica, comandado imaginariamente pelo ciime e
sustentado pelo real impossivel de ser inteirado.

O pénis se presta a perfeicdo para essa problematica, pois diferentemente do seio
alimentador que falta em todos os corpos, ele estd presente no corpo do homem e
ausente, no da mulher. Ele se torna, assim, o simbolo de uma perda possivel e essa
ameaca afeta diretamente o corpo da criancga, seja pelo risco da perda, seja pela dor
de estar desprovida dele. Note-se que a falta, a perda, estd presente em ambos os
sexos, expressando-se de modo dispar entre eles. Essa disparidade entre o que se
constitui como sexualidade feminina e masculina, coloca a sexualidade (e ndo a
genitalidade) no territdorio da diferenca absoluta, irredutivel, ndo complementar, ja
prenunciando o impossivel de a relacdo sexual fazer um de dois.

Outro forte componente da pregnancia falica e do risco que sua perda causa, é o fato
de o pénis ser fonte do prazer sexual, o maior prazer de que se é capaz. Questdo que
também concorre para trazer o pénis para a linha de frente nesse periodo da vida. A
atividade masturbatdria das criancas nesse periodo, situa o pénis e o prazer que ele
proporciona, no mais alto ponto de interesse delas. O clitéris na menina proporciona o
mesmo prazer. Ocorre que a despropor¢ao do tamanho entre esses dois érgdos e a
descoberta de que seu pequeno 6rgdo nao vai crescer, sugerem a menina que ela tem
menos prazer que o menino. A importancia do prazer sexual masturbatério nesse
periodo da infancia, estabelece o valor de poténcia (poténcia de produzir prazer) que
se atribui ao falus. O medo de perdé-lo (nho menino — angustia de castracdo) e a inveja
falica (na menina — por nunca ter tido), constituem o motor da sexua¢do que se
estabelece em torno do falus significante em ambos os sexos. Um unico significante
opera na castracdo; ndao ha outro.

Para os meninos, assim como para as meninas, a mae esta interditada, significando
gue a crianca deve desistir de ser o falo que complementaria o corpo materno. Em
ambos 0s casos 0 corpo préprio se constitui. Sé a partir da vivéncia de castracdo a
crianca tém um corpo préprio, corpo de linguagem, Unico com o qual o ser humano
vive, exilado da natureza, marcado por uma incontornavel falta de completude. A falta,
o buraco a partir do qual o sistema simbdlico opera, agora faz parte do corpo da
crianca, marcando sua propria carne e, com isso, habilitando o sujeito a falar, a fazer
uso da linguagem.

O falo é o significante da perda exigida da crianca nesse tempo do Edipo. Ele
representa o impossivel da completude, pois a perda estda dada desde sempre; a mae
como objeto de desejo e gozo estd interditada para ambos os sexos. Todos somos
castrados, a comecar do Outro materno. Uns terdo que se virar com ter o falus, mas
ndo sé-lo (os homens), enquanto os outros, por ndo o terem, serdo o falus (as
mulheres) e como tal representardo o objeto de desejo dos homens. Dizer que as
mulheres sdo o falus para os homens, exprime a esséncia da fantasia, produto do
recalque do desejo de ser o falus materno, de ser o garantidor de sua onipoténcia.
Uma vez estabelecido esse recalque pela interdicdo edipica, ou dito de modo



simbdlico, pela producdo da metafora paterna, aquilo que desaparece (o significante
do desejo materno) reaparece na fantasia como objeto do desejo, como significante
falico, nome do desejo materno perdido. Os homens portam o falus apenas como seu
representante, eles ndo o sdo. Se a poténcia inquebrantavel que o falus representa
ndo se encarna em seus corpos a nao ser pelo tempo fugaz da excitacdo sexual até a
detumescéncia do pénis depois do orgasmo, entdo o tal falus deve estar escondido em
algum lugar. Vai ver esta 13 nas entranhas da mulher. Os homens, com seu desejo
afirmam que o falus é a mulher, que por sua vez, ndo tendo desistido de encontra-lo, o
localizam no invejado pénis do homem e no filho-falus que ele lhe prové. Nessa
espécie de jogo de passa anel, homem e mulher simulam, um para o outro e também
para si mesmos, a posse do falus. O homem deseja o falus que a mulher é. A mulher
deseja o falus que o homem tem. Note-se o descompasso dos desejos.

No tempo do Edipo, estd em jogo uma parte do corpo da crianca e ndo do corpo da
made como era o caso do objeto oral. Trata-se de um pequeno apéndice que umas
criancas tém e outras, ndo. Digo “apéndice”, pois isso que é desejado e invejado,
apoia-se apenas imaginariamente no pénis. O objeto, cuja perda estda em jogo na
castracdo, é um objeto imagindrio. Lacan define a castracdo como uma perda
simbdlica de um objeto imaginario. Nada falta ao corpo da menina e o fato de nao ter
pénis ndo significa que em seu aparelho reprodutor falte o que quer que seja. O corpo
que esta em jogo na constituicdo do sujeito humano, o corpo sempre incompleto com
o qual o sujeito falante vive, é um corpo de linguagem, corpo simbdlico, falicizado, ou
seja, marcado por uma perda estrutural a partir de onde o significante falico opera
como objeto causa do desejo. O pénis se torna falus justamente porque esta parte do
corpo pode ser (imaginariamente) perdida, ou ja foi, fato atestado pelo corpo da
mulher.

Sobre o seio ndo recai a ameaca de perda do mesmo modo. Todas as criangas perdem
0 seio sempre, mais que isso, o seio sempre foi perdido, nunca tendo existido como
parte do corpo da crian¢a. Ele ndo estd no corpo do menino, nem no da menina,
comparecendo apenas no momento da amamentagao. Porém, sera apenas na fase
falica, diante de todo seu drama, seu trauma e a transformacdo do pénis em
significante falico, que, retroativamente, o seio e as fezes, se tornarao, também eles,
objetos félicos, tornando-se assim, objetos no sentido psicanalitico. O seio que sempre
propiciou a vivéncia da falta, do vazio, da impossibilidade expressa pela alternancia
presenca/ auséncia, ao ser libidinizado, se torna perda, objeto perdido, alimentando,
assim como os demais objetos falicos, a ilusdo de um reencontro possivel.

E no mesmo ato da constituicdo do objeto félico, no periodo falico/edipico, que o
sujeito se constitui como sujeito a essa divisdo entre a fantasia do reencontro do
objeto perdido e o real de sua impossibilidade, entre a fantasia da perda e o real da
falta. Sujeito, ele proprio apagado, espaco vazio, lugar colonizado pelo falus
significante, pura poténcia de significacdo. O sujeito do inconsciente, aguele com o
qgual a psicanalise lida, aquilo que é seu objeto, é lugar vazio, falta que impulsiona o
desejo ao preco de uma perda de gozo.



Muito embora a constituicdo subjetiva se estabeleca a partir dos eventos do periodo
edipico, sua possibilidade ja estd dada como marca, desde o nascimento. Ao ser
recebida pela mae, a crianca representa algo para a ela. O nascimento da crianga
constitui o reencontro de algo de que a crianca é o signo para a mae. Signo, cujo
sentido escapa a crianca. O que exatamente represento para minha mae? Eis o enigma
gue a crianca se dedica a desvendar. Para ela, o sigho materno esta apagado, dele
restando apenas o traco de sua unicidade, de sua condicdo de ser igual e diferente a
qualquer outro traco, o que o transforma de signo que representa algo para alguém (a
mae), em significante da pura diferenca, letra. O significante surge do apagamento do
signo do qual resta apenas o tracgo da diferenca pura>.

O ponto mais radical da identificacdo do sujeito é esse traco no Outro, marca do
reencontro de um objeto do qual sé resta a marca que inscreve como presenca a
auséncia. Marca de uma privacdo que de saida ja identifica o sujeito como foracluido®.
O sujeito (-1) é a foraclusdo ja 13, antes, indicando a precedéncia da linguagem.

A primeira identificacdo, regida pela privagdao, convoca a repeticdo. O sujeito repete
procurando reencontrar o undrio primitivo, o objeto da primeira vez, mas dele so resta
o trago. Sob a égide da frustragdo de um tal reencontro, demanda e desejo se
reduzem um ao outro. A paixdo invejosa produz a segunda identificagao, agora com o
objeto do desejo do outro. A castragdo é perda que produz a terceira e definitiva
identificacdo subjetiva. Desta feita, o Outro ndo responde e a identificacdo se faz com
o desejo do Outro. O sujeito que até aqui ndo era, agora ja era, tornou-se desejo do
desejo do Outro. Seu tempo é o futuro do pretérito. Estd definitivamente identificado
a falta, ao objeto que por faltar causa o desejo como falta-a-ser.

“A repeticdo é sempre repeticdo de uma decepgdo.”’ Trata-se de um
“desapontamento reiterado na frustacdo da demanda”® e verificado pela castracdo
gue, num processo metaférico, faz surgir o que falta. Sujeito é falta encarnada, corpo
esburacado: desejo.

Se pudéssemos descrever sua trajetéria de modo linear, diriamos que ela comeca na
falta de objeto que a privacdo inaugura, do qual sé existe o traco para se identificar.
Passa pela coalescéncia do desejo a demanda, quando a reiteracdo da frustracdo da
demanda, leva a identificacdo do sujeito com o objeto do desejo do outro, para
finalmente alcancar a castracdo, terceiro tempo da identificacdo subjetiva, momento
em que a falta se transmuta em perda, mdagica linguageira que funda o desejo
sustentado pela identificacdo do sujeito como desejo do desejo do Outro.

Todavia, 0 movimento de constituicdao subjetiva é circular. Ele retroage num tempo
gue lhe é proprio, descrevendo um percurso diferente da linearidade intuitiva: o seio
inaugura a funcdo simbdlica, a vivéncia da alternancia da presenca e auséncia da mae,
sua fala (a lingua materna), a ressonancia da lingua ainda reduzida ao som dos

5 Idem, ibidem, Licdo de 6 de dezembro de 1961.

8 Idem, ibidem, Licdo de 07 de marco de 1962.

7 Goldenberg, R., Desler Lacan, Instituto Langage, S3o Paulo, 2018. (pagina 165).
8 Idem, Ibdem.



fonemas, a atribuicdo de valor falico da made a seu filho a revestir-lhe o corpo,
libidinizando-o e, sobretudo, a frustragdao da demanda, frustracdo diante daquilo que
se pede frente ao que se recebe, todo esse vasto conjunto, comandado pela
linguagem, transmuta o desejo em demanda, de tal forma, que o que é desejo em um,
vira demanda no outro, levando a crianga a se identificar com o objeto do desejo do
outro.

A castracdo como constatacdo da mae desejante, introduzida pela entrada em cena da
funcdo paterna, faz surgir o que falta desde sempre, ao dar-lhe nome. Aqui surge o
sujeito, no mesmo ato pelo qual desaparece em sua divisdo constitutiva. Agora ele é
desejo do desejo do Outro. S6 entdo, o traco primitivo, o traco undrio primitivo surge,
apesar de ter estado sempre I3. O traco undrio, ao acolher o significante desaparecido
no processo metafdrico, residuo do apagamento do signo, torna-se significante puro,
representante do sujeito para todo e qualquer outro significante, mestre de todas as
articulacdes significantes daquela subjetividade. E ai que o nome préprio se enraiza.
N3do exatamente o prenome, produto de uma escolha consciente dos pais - ainda que
também carreie o desconhecido do desejo que ele visa realizar - mas, acima de tudo, o
sobrenome. Ele introduz o sujeito na linhagem paterna, consagrando a fung¢do do pai
junto a mae. O nome de familia que o pai transmite a crianga nao é passivo de escolha.
Ele ndo tem razao de ser e os designios que carrega e transmite, perdem-se na histdria
da linhagem. Ao novo membro da familia, caberd porta-lo e fazer algo com isso; ha
uma divida simbdlica apensa a transmissdo do nome, apensa a castracdo. Tornar-se
sujeito é identificar-se finalmente ao trago unario primitivo, uma marca que sempre
esteve |4 e que sé agora com o drama da castragao, se mostra marca de um objeto que
teria estado |3. O sujeito é esse significante/objeto: falus.

Campinas, 2018.



