
 1 

 
O OBJETO DA PSICANÁLISE E A IDENTIFICAÇÃO 

 
Regina Steffen 

 
 
O objeto da psicanálise é metonímico, isto é, desloca-se pelos diferentes estádios da 
pulsão, mas ao deslocar-se, ao encarnar-se em diferentes substratos (seio, fezes, 
pênis, voz e olhar) ainda assim, é sempre o mesmo. Essa característica paradoxal de 
ser único e, ao mesmo tempo, sempre outro, se deve ao fato de esse objeto ser, na 
economia subjetiva, um significante.  
 
Um significante que não está submetido à lei da contradição, eis o que a lógica traz de 
novidade ao empregar o significante na Teoria dos Conjuntos. Ali, o significante é o 
próprio suporte da contradição, de modo que A é utilizável como significante, na 
medida em que A não é A.  
 
Utilizada como significante puro, a letra em si mesma “tem poderes, [constituindo] um 
princípio motor”1, constata Lacan, observando que a abordagem da dimensão 
significante da letra ampliou enormemente a potência criativa da matemática que se 
encontrava estagnada (de Aristóteles até Kant) pela manutenção de uma lógica formal 
que, curiosamente, ignorava sua condição simbólica, presa que sempre esteve da 
dimensão do significado (a dimensão do sentido) em detrimento do significante e suas 
propriedades. 
 
Quando o objeto do desejo aparece como significante ele não é senão letra (objeto a), 
tendo sido alçado à condição de significante puro por um processo de metáfora capaz 
de dotá-lo de sentido: seu significado é fálico. Ser fálico significa que ele é o 
significante da falta. Trata-se, então, de um significante que, nomeando a falta de 
objeto, se torna, ele próprio, um objeto. Essa mágica de transformar o objeto em 
objeto fálico se deve ao poder da linguagem, daí que para nós falantes, desejar o seio 
não se reduz à expressão de uma necessidade biológica por sermos mamíferos. O 
objeto oral vale não por ser mamário, mas por ser fálico. Habitado pelo vazio da Coisa, 
o que ocorre pela ação da linguagem, o objeto que causa o desejo, é erótico, quer 
dizer: encaminha a vida pela força do desejo e não por razões naturais, atinentes à 
necessidade física. 
 
Seja qual for a forma que o objeto do desejo assuma imaginariamente, é sempre como 
fálus que ele faz desejar: “eis a metáfora na qual estão presas todas as identificações 
articuladas da demanda do sujeito”2, afirma Lacan. Decorre disso, que o seio erotizado 
não mais é mamário, é fálico. O próprio pênis se torna fálico no estádio edípico, sendo 
apenas por isso que, embora ele seja parte do corpo da criança, acaba sujeito à 
ameaça de castração. É bastante óbvio que não é o pênis que está sujeito à castração, 
sendo o fálus (o pênis erotizado, falicizado) que entra na dialética do ter ou não ter e 
do ser ou não ser, servindo, então, à sexuação do ser falante.  

                                                      
1 Lacan, J. Seminário 12 – A Identificação, lição de 24/01/1962. Inédito. 
2 Idem, ibdem. 



 2 

 
“É na disjunção do a e do -a, lugar onde o sujeito vem se alojar, que a identificação 
tem que se fazer com esse algo que é o objeto do desejo”3. Encontramos aqui a 
conexão objeto/identificação. 
 
“O fálus vem no mesmo lugar onde o seio estava como função simbólica”4. Essa 
afirmação parece postular o desenvolvimento libidinal de modo linear, num 
movimento temporal diacrônico, primeiro o seio, depois as fezes, e, só então, o fálus. 
Nada mais oposto à temporalidade que a psicanálise revela no funcionamento 
psíquico, cujos movimentos descrevem a causalidade retroativa do ato.  
 
De fato, a dimensão fálica de todo o corpo só se estabelece definitivamente para a 
criança nas vivências do período edípico, quando a falta se implanta em seu corpo 
próprio, trauma que se denominou “castração”. Esse evento psíquico, linguageiro, 
promove a passagem do infans ao ser falante – entendendo-se por ser falante não só 
aquele que é capaz de repetir palavras, mas aquele que sabe fazer uso da língua. Essa 
passagem é puro ato de linguagem. Trata-se da metáfora que substitui o sujeito que 
ainda não era, por aquele que, através desse ato, se constitui no mesmo instante de 
seu desaparecimento: sujeito barrado, riscado fora, puro efeito de linguagem, sujeito 
dividido entre seus ideais (seu eu consciente) e o vazio que o simbólico implanta no 
real, esse Outro de si mesmo do qual ele nada quer saber (o sujeito do inconsciente). 
O objeto a (objeto causa do desejo) é um significante que representa o sujeito para 
qualquer outro objeto que, por esse ato metafórico, também se torna significante. O 
significado que essa metáfora produz é o fálus. Justamente por gravitar na falta, o 
fálus opera numa gramática na qual se você o é não pode tê-lo e tendo-o, não pode 
sê-lo. Nenhuma das possibilidades combinatórias da gramática fálica, é completa; 
sempre falta algo para a conta fechar. 
 
É esse significante fálico que retroage para o lugar em que o seio estava como função 
simbólica, falicizando-o. Esse movimento circular do tempo constitui a temporalidade 
no qual a linguagem opera no inconsciente, dotando de caráter fálico os objetos 
primitivos, aqueles que transitaram pela vida do infans antes mesmo de demarcada a 
fronteira entre o eu e o outro. A falicização transforma o objeto da demanda (aquele 
que é possível pedir, demandar) em objeto do desejo (aquele cuja falta faz desejar). 
 
Fato é que tal fronteira não espera a criança atingir o édipo e seu drama, para existir. 
Ela é fronteira linguística, presente na estrutura simbólica. A falta, o buraco, é 
condição estrutural da linguagem. A criança já nasce imersa na linguagem; sua mãe lhe 
oferece, desde a primeira mamada, o mundo humano, a língua materna. O fálus, 
objeto do desejo, já está posto de saída nesse filho-fálus que ela acolhe. A criança 
entra no mundo como o fálus materno reencontrado. Há, no Outro materno, o 
registro, o traço desse reencontro. Desde o princípio, é por esse traço, por esse 
registro da ordem da escrita que a criança se identifica, se localiza no mundo, no 
Outro. A criança já nasce marcada como objeto do desejo do Outro, e essa marca 
constitui sua primeira e única referência de localização, de identificação. Trata-se do 

                                                      
3 Idem, ibdem. 
4 Idem, ibdem. 



 3 

que Lacan chamou de traço unário, um traço do Outro que marca a unicidade desse 
reencontro de objeto que a criança representou para a mãe. Essa é a única referência 
que a criança tem para se identificar primeiramente. Para a mãe, o filho é um objeto 
reencontrado de sua própria história edípica. A criança representa para ela o signo 
desse reencontro; ou quase... Sempre resta uma distância, nunca recoberta, entre o 
objeto esperado e aquele encontrado. Mas, a mãe “suficientemente boa”, acolherá o 
filho, ainda assim, com a alegria e o júbilo de seu objeto reencontrado. Ela lhe atribuirá 
valor fálico, designando-lhe um lugar em sua economia desejante. 
 
Para a criança, ainda não existe diferença entre ela e o outro. A criança sequer sabe 
que o seio que a alimenta se situa em outro corpo. Ainda não há o registro de outro 
corpo, nem tampouco de seu próprio. Sua vivência se restringe a sentir o desconforto 
da fome, o vazio do estômago. Ao seu choro alguém acode com palavras, olhares, 
sorrisos, odores, algo se introduz em seu corpo e o desprazer dá lugar ao prazer da 
satisfação e de novo a boca fica vazia, de novo um desconforto vai se implantando aos 
poucos e o ciclo recomeça. Vazio/cheio, desprazer/prazer e o traço no Outro do 
encontro sempre renovado com a criança.  Há um traço que, no Outro materno, 
designa a criança.   
 
O encontro assim marcado por esse traço unário, especifica aquele filho, aquele 
evento singular e nenhum outro. Esse traço constitui a base mais primitiva da 
identificação subjetiva, indicando o lugar e a vez que aquela subjetividade, aquela 
singularidade se deu, marcou-se.  O traço unário funcionará, para o sujeito, como 
cicatriz a indicar que ali houve um corte e uma sutura e, sendo marca a ser lida, 
interpretada, ele é linguagem, significante. O nome próprio se enraíza aí. A cada vez 
que seu nome a convoca, a criança, tenta responder desse lugar. Porém é impossível 
decidir o sentido de um significante sozinho. A letra, em si, não significa nada. Será 
preciso que outro significante apareça, trazendo a novidade da articulação significante. 
Antes disso, a criança se empenhará para responder do lugar do objeto materno, 
encerrada num mundo onde só existem a mãe e ela, onde só aparecem significantes 
únicos, versões diferentes e diversas do mesmo sem sentido. 
  
Nesse universo linguístico primitivo, o seio irá primeiramente ocupar o lugar da função 
simbólica, introduzindo a criança nas engrenagens do universo simbólico.  
 
Para a criança, o seio não é ainda um objeto, pois ainda não se estabeleceu para ela a 
diferença eu/outro. O seio constitui o ponto da vivência do par de opostos: 
presente/ausente, pleno/vazio, prazer/desprazer. Nesse mundo binário primitivo, o 
vazio (a fome, por exemplo) assim como a satisfação (a sensação de preenchimento 
depois de alimentado pelo seio materno), ou seja, as vivências de desprazer e prazer,  
estão à mercê do Outro materno, seja pela prematuridade do bebê humano, seja 
porque o seio alimentador não pertence ao corpo da criança, quer seja menino ou 
menina. Em relação ao seio, não se põe a questão do ter ou não ter, e isso pelo 
simples fato de que ninguém tem em seu próprio corpo um órgão que produza e lhe 
forneça alimento. Nem a mulher, nem o homem têm um órgão que alimente seu 
próprio corpo. O seio, como fonte de alimento, está desde sempre perdido para todos 
os seres humanos. 



 4 

 
Um parêntese aqui para lembrar que a tese feminista de que a psicanálise é machista 
por não ter estabelecido o ponto da diferença dos sexos no seio, em vez de localizá-la 
no pênis, constitui equívoco insustentável, evidenciando leitura equivocada da 
psicanálise. Tal tese feminista denuncia o pretenso caráter falocêntrico da psicanálise, 
argumentando que a mulher tem seios, não sendo, portanto, justificada a escolha do 
pênis como única marca da diferença entre os sexos, a não ser pela postura machista 
de negar protagonismo à mulher. Esse erro grosseiro decorre de tomar o corpo apenas 
por sua imagem, ignorando a dimensão simbólica na qual o ser humano está 
mergulhado por causa de ser falante, e isso desde antes de seu nascimento. 
 
A linguagem sempre nos precede. O sujeito com o qual a psicanálise lida é o sujeito do 
inconsciente; trata-se da subjetividade e não da pessoa ou do indivíduo social. Para a 
psicanálise importa o ser falante e as consequências subjetivas do fato de falarmos. 
 
No mundo do ser falante, o seio, além de alimentar a criança, desempenha para ela 
desde o princípio, outra função. Ele é aquilo através do que a criança experimenta o 
movimento alternante da presença e da ausência que constitui a essência da função 
simbólica. O espaço aberto por essa alternância, cria para a criança o vazio no qual a 
dimensão simbólica opera, dotando a criança do solo fértil para que num tempo 
futuro, ela também possa fazer uso da linguagem. 
 
A função simbólica uma vez marcada por essa alternância, mergulha a criança num 
enigma a ser decifrado e num objetivo a ser alcançado: como garantir que esse Outro 
todo poderoso, que possui isso que ninguém mais tem (um órgão que alimenta), faça 
parte de meu corpo? Ou, o que vem a dar no mesmo: como faço para fazer parte 
integrante do corpo onipotente do Outro? Onde está o objeto perdido, cujo 
reencontro preencheria o vazio aberto por essa alternância? Tal é a equação que toda 
criança se propõe a resolver. Dedicar-se a integrar o corpo da mãe a fim de tornar seu 
próprio corpo completo, constitui o desejo incestuoso que move a criança. O desafio 
de resolver esse enigma acompanha seus primeiros anos de vida, sua primeira 
infância.  
 
O final da primeira infância é marcado pela constatação da irremediável incompletude 
materna: trata-se da dolorosa verificação de que nem mesmo a mãe tem um corpo 
assim completo a ponto de não lhe faltar nada: o corpo da mãe tampouco se auto 
alimenta e, sobretudo, não faz filho sozinho. O pai, essa pessoa que tem estado há 
bastante tempo na vida da criança, começa a aparecer como função. Ele deve ter 
parte nisso da reprodução, afinal a criança existe, nasceu de um pai e uma mãe. Essa 
constatação do pai como tendo função, independe de sua presença física, pois de 
todos os modos sua existência está marcada pela linguagem.  
 
Descobrir a incontornável verdade da incompletude materna, desespera a criança. O 
trauma que se apresenta a ela é o de seu desamparo ante esse Outro que se mostra 
castrado. O grande Outro não existe, constata a criança que, então, passa da proteção 
que sentia por contar com um Outro onipotente, ao desamparo frente ao outro. A 
esse fato traumático se soma uma possibilidade fantasiosa também horripilante: a 



 5 

mãe pode engoli-la a fim de se preencher. A própria vida da criança parece ameaçada 
por essa mãe, agora, desejante (sinônimo de castrada, habitada por uma falta). A 
criança descobre que seu desejo pela mãe se redobra por um desejo da mãe. Na lógica 
dual na qual a criança viveu até este momento, não há lugar para dois ao mesmo 
tempo, resumindo-se tudo a um mortífero: ou eu, ou o outro. Se um é, o outro é não, 
ou seja, está negativado. Não há uma verdadeira alteridade. A diferenciação se faz 
entre o eu e o não-eu. Se alguém é “eu”, eu sou “não”. Nada garante a diferença 
absoluta, que institui o eu e o outro, sem que um ameace a existência do outro. 
 
A salvação da criança nesse momento de sua vida psíquica (o período edípico, a fase 
fálica) é a entrada de um terceiro termo nesse mundo até aqui fechado a dois. 
 
A chegada do pai como função, vem alterar essa dialética, introduzindo a metáfora 
como mecanismo capaz de produzir sentido lá onde só havia enigma, impasse. A 
simples existência do pai como função, nomeia o desejo materno. Tal nomeação se faz 
quando a criança percebe que o desejo da mãe se dirige ao pai, o que libera a criança 
desse lugar colado à mãe, lugar que agora se torna causador de extrema angústia. O 
preço a ser pago por essa alforria é a perda da mãe como objeto de desejo, dito de 
ouro modo, a salvação que o pai traz implica que a criança aceite perder o gozo de 
completude ao qual havia se dedicado até aqui. Trata-se de um desvio do gozo, um 
adiamento, uma perda de gozo que se salda por um ganho de saber, saber que todos 
somos castrados, que o Outro onipotente não existe. Isso se viabiliza por meio do 
efeito da linguagem, do efeito da metáfora como produtora de sentido. Uma metáfora 
que simbolicamente substitui o significante do desejo da mãe pelo significante do 
nome do pai. Todavia, é como se uma narrativa elaborasse esse ato puramente 
simbólico. Como se o pai dissesse: “eu sei o que sua mãe quer. O nome do que ela 
deseja é fálus. Eu tenho o fálus, você não precisa se empenhar para ser o fálus que 
falta a ela. Ela é sua mãe e minha mulher. Deixe a mulher comigo”. O pai inventa a 
mulher para além da mãe ao criar (designar) a mulher como objeto de seu desejo. No 
mesmo ato, o homem, se inventa pai. Pai é essa criação para além do homem. Pai é 
uma função puramente simbólica, um nome a indicar que no universo humano a 
cultura se sobrepõe à biologia, ordenando os laços de acasalamento.  O Pai (não o 
homem) é uma invenção simbólica, uma invenção cultural. A mulher também é uma 
invenção cultural, refiro-me à mulher do pai, aquela que está em questão no período 
edípico, aquela sob a qual recaí a interdição paterna: “está é minha mulher, você não 
pode desejá-la como mulher; todas menos esta”. Todo esse episódio realiza uma volta 
a mais do simbólico que, deste modo, se torna mais complexo: um arranjo a três, em 
presença de um quarto - o fálus que agora circula, significante tornado objeto, puro 
nome, mais nada: o nome do nada. Toda a dinâmica fálica se desenrola em torno do 
ter e não ser e do ser e não ter. Ela se dá naquele tempo da vida da criança, no qual a 
diferença sexual está sendo constatada e estabelecida no nível simbólico. Aqui, o pênis 
valerá como índice da diferença, e de uma diferença complexa que envolve a diferença 
simbólica entre mãe e mulher, e entre homem e pai, envolvendo também quatro 
posições entorno do objeto fálico. A criança agora se subjetiva no mesmíssimo ato em 
que se sexualiza. Tornar-se sujeito é assumir uma posição lógica (não psicológica ou 
sociológica) de um dos dois lados da sexuação: o lado Homem congrega quem tem e 
não é o fálus, o lado Mulher inclui quem é por não portá-lo. Ser homem ou mulher 



 6 

entre os seres de linguagem, decorre de uma posição lógica singular, fruto de uma 
identificação decidida na cena edípica e orquestrada pela castração. Processo 
inteiramente submetido à lógica simbólica, comandado imaginariamente pelo ciúme e 
sustentado pelo real impossível de ser inteirado.   
 
O pênis se presta à perfeição para essa problemática, pois diferentemente do seio 
alimentador que falta em todos os corpos, ele está presente no corpo do homem e 
ausente, no da mulher. Ele se torna, assim, o símbolo de uma perda possível e essa 
ameaça afeta diretamente o corpo da criança, seja pelo risco da perda, seja pela dor 
de estar desprovida dele. Note-se que a falta, a perda, está presente em ambos os 
sexos, expressando-se de modo díspar entre eles. Essa disparidade entre o que se 
constitui como sexualidade feminina e masculina, coloca a sexualidade (e não a 
genitalidade) no território da diferença absoluta, irredutível, não complementar, já 
prenunciando o impossível de a relação sexual fazer um de dois.  
 
Outro forte componente da pregnância fálica e do risco que sua perda causa, é o fato 
de o pênis ser fonte do prazer sexual, o maior prazer de que se é capaz. Questão que 
também concorre para trazer o pênis para a linha de frente nesse período da vida. A 
atividade masturbatória das crianças nesse período, situa o pênis e o prazer que ele 
proporciona, no mais alto ponto de interesse delas. O clitóris na menina proporciona o 
mesmo prazer. Ocorre que a desproporção do tamanho entre esses dois órgãos e a 
descoberta de que seu pequeno órgão não vai crescer, sugerem à menina que ela tem 
menos prazer que o menino. A importância do prazer sexual masturbatório nesse 
período da infância, estabelece o valor de potência (potência de produzir prazer) que 
se atribui ao fálus. O medo de perdê-lo (no menino – angústia de castracão) e a inveja 
fálica (na menina – por nunca ter tido), constituem o motor da sexuação que se 
estabelece em torno do fálus significante em ambos os sexos. Um único significante 
opera na castração; não há outro.  
 
Para os meninos, assim como para as meninas, a mãe está interditada, significando 
que a criança deve desistir de ser o falo que complementaria o corpo materno. Em 
ambos os casos o corpo próprio se constitui. Só a partir da vivência de castração a 
criança têm um corpo próprio, corpo de linguagem, único com o qual o ser humano 
vive, exilado da natureza, marcado por uma incontornável falta de completude. A falta, 
o buraco a partir do qual o sistema simbólico opera, agora faz parte do corpo da 
criança, marcando sua própria carne e, com isso, habilitando o sujeito a falar, a fazer 
uso da linguagem. 
 
O falo é o significante da perda exigida da criança nesse tempo do Édipo. Ele 
representa o impossível da completude, pois a perda está dada desde sempre; a mãe 
como objeto de desejo e gozo está interditada para ambos os sexos. Todos somos 
castrados, a começar do Outro materno. Uns terão que se virar com ter o fálus, mas 
não sê-lo (os homens), enquanto os outros, por não o terem, serão o fálus (as 
mulheres) e como tal representarão o objeto de desejo dos homens. Dizer que as 
mulheres são o fálus para os homens, exprime a essência da fantasia, produto do 
recalque do desejo de ser o fálus materno, de ser o garantidor de sua onipotência. 
Uma vez estabelecido esse recalque pela interdição edípica, ou dito de modo 



 7 

simbólico, pela produção da metáfora paterna, aquilo que desaparece (o significante 
do desejo materno) reaparece na fantasia como objeto do desejo, como significante 
fálico, nome do desejo materno perdido. Os homens portam o fálus apenas como seu 
representante, eles não o são. Se a potência inquebrantável que o fálus representa 
não se encarna em seus corpos a não ser pelo tempo fugaz da excitação sexual até a 
detumescência do pênis depois do orgasmo, então o tal fálus deve estar escondido em 
algum lugar. Vai ver está lá nas entranhas da mulher. Os homens, com seu desejo 
afirmam que o fálus é a mulher, que por sua vez, não tendo desistido de encontrá-lo, o 
localizam no invejado pênis do homem e no filho-fálus que ele lhe provê. Nessa 
espécie de jogo de passa anel, homem e mulher simulam, um para o outro e também 
para si mesmos, a posse do fálus. O homem deseja o fálus que a mulher é. A mulher 
deseja o fálus que o homem tem. Note-se o descompasso dos desejos.  
 
No tempo do Édipo, está em jogo uma parte do corpo da criança e não do corpo da 
mãe como era o caso do objeto oral. Trata-se de um pequeno apêndice que umas 
crianças têm e outras, não. Digo “apêndice”, pois isso que é desejado e invejado, 
apoia-se apenas imaginariamente no pênis. O objeto, cuja perda está em jogo na 
castração, é um objeto imaginário. Lacan define a castração como uma perda 
simbólica de um objeto imaginário. Nada falta ao corpo da menina e o fato de não ter 
pênis não significa que em seu aparelho reprodutor falte o que quer que seja. O corpo 
que está em jogo na constituição do sujeito humano, o corpo sempre incompleto com 
o qual o sujeito falante vive, é um corpo de linguagem, corpo simbólico, falicizado, ou 
seja, marcado por uma perda estrutural a partir de onde o significante fálico opera 
como objeto causa do desejo. O pênis se torna fálus justamente porque esta parte do 
corpo pode ser (imaginariamente) perdida, ou já foi, fato atestado pelo corpo da 
mulher.  
 
Sobre o seio não recai a ameaça de perda do mesmo modo. Todas as crianças perdem 
o seio sempre, mais que isso, o seio sempre foi perdido, nunca tendo existido como 
parte do corpo da criança. Ele não está no corpo do menino, nem no da menina, 
comparecendo apenas no momento da amamentação. Porém, será apenas na fase 
fálica, diante de todo seu drama, seu trauma e a transformação do pênis em 
significante fálico, que, retroativamente, o seio e as fezes, se tornarão, também eles, 
objetos fálicos, tornando-se assim, objetos no sentido psicanalítico. O seio que sempre 
propiciou a vivência da falta, do vazio, da impossibilidade expressa pela alternância 
presença/ ausência, ao ser libidinizado, se torna perda, objeto perdido, alimentando, 
assim como os demais objetos fálicos, a ilusão de um reencontro possível.  
 
É no mesmo ato da constituição do objeto fálico, no período fálico/edípico, que o 
sujeito se constitui como sujeito a essa divisão entre a fantasia do reencontro do 
objeto perdido e o real de sua impossibilidade, entre a fantasia da perda e o real da 
falta. Sujeito, ele próprio apagado, espaço vazio, lugar colonizado pelo fálus 
significante, pura potência de significação. O sujeito do inconsciente, aquele com o 
qual a psicanálise lida, aquilo que é seu objeto, é lugar vazio, falta que impulsiona o 
desejo ao preço de uma perda de gozo. 
 



 8 

Muito embora a constituição subjetiva se estabeleça a partir dos eventos do período 
edípico, sua possibilidade já está dada como marca, desde o nascimento. Ao ser 
recebida pela mãe, a criança representa algo para a ela. O nascimento da criança 
constitui o reencontro de algo de que a criança é o signo para a mãe.  Signo, cujo 
sentido escapa à criança. O que exatamente represento para minha mãe? Eis o enigma 
que a criança se dedica a desvendar. Para ela, o signo materno está apagado, dele 
restando apenas o traço de sua unicidade, de sua condição de ser igual e diferente a 
qualquer outro traço, o que o transforma de signo que representa algo para alguém (a 
mãe), em significante da pura diferença, letra. O significante surge do apagamento do 
signo do qual resta apenas o traço da diferença pura5. 
 
O ponto mais radical da identificação do sujeito é esse traço no Outro, marca do 
reencontro de um objeto do qual só resta a marca que inscreve como presença a 
ausência. Marca de uma privação que de saída já identifica o sujeito como foracluído6. 
O sujeito (-1) é a foraclusão já lá, antes, indicando a precedência da linguagem.  
 
A primeira identificação, regida pela privação, convoca à repetição. O sujeito repete 
procurando reencontrar o unário primitivo, o objeto da primeira vez, mas dele só resta 
o traço. Sob a égide da frustração de um tal reencontro, demanda e desejo se 
reduzem um ao outro. A paixão invejosa produz a segunda identificação, agora com o 
objeto do desejo do outro. A castração é perda que produz a terceira e definitiva 
identificação subjetiva. Desta feita, o Outro não responde e a identificação se faz com 
o desejo do Outro. O sujeito que até aqui não era, agora já era, tornou-se desejo do 
desejo do Outro. Seu tempo é o futuro do pretérito. Está definitivamente identificado 
à falta, ao objeto que por faltar causa o desejo como falta-a-ser. 
 
“A repetição é sempre repetição de uma decepção.”7 Trata-se de um 
“desapontamento reiterado na frustação da demanda”8 e verificado pela castração 
que, num processo metafórico, faz surgir o que falta. Sujeito é falta encarnada, corpo 
esburacado: desejo.  
 
Se pudéssemos descrever sua trajetória de modo linear, diríamos que ela começa na 
falta de objeto que a privação inaugura, do qual só existe o traço para se identificar. 
Passa pela coalescência do desejo à demanda, quando a reiteração da frustração da 
demanda, leva à identificação do sujeito com o objeto do desejo do outro, para 
finalmente alcançar a castração, terceiro tempo da identificação subjetiva, momento 
em que a falta se transmuta em perda, mágica linguageira que funda o desejo 
sustentado pela identificação do sujeito como desejo do desejo do Outro.  
 
Todavia, o movimento de constituição subjetiva é circular. Ele retroage num tempo 
que lhe é próprio, descrevendo um percurso diferente da linearidade intuitiva: o seio 
inaugura a função simbólica, a vivência da alternância da presença e ausência da mãe, 
sua fala (a língua materna), a ressonância da língua ainda reduzida ao som dos 

                                                      
5 Idem, ibidem, Lição de 6 de dezembro de 1961. 
6 Idem, ibidem, Lição de 07 de março de 1962. 
7 Goldenberg, R., Desler Lacan, Instituto Langage, São Paulo, 2018. (página 165). 
8 Idem, Ibdem. 



 9 

fonemas, a atribuição de valor fálico da mãe a seu filho a revestir-lhe o corpo, 
libidinizando-o e, sobretudo, a frustração da demanda, frustração diante daquilo que 
se pede frente ao que se recebe, todo esse vasto conjunto, comandado pela 
linguagem, transmuta o desejo em demanda, de tal forma, que o que é desejo em um, 
vira demanda no outro, levando a criança a se identificar com o objeto do desejo do 
outro.  
 
A castração como constatação da mãe desejante, introduzida pela entrada em cena da 
função paterna, faz surgir o que falta desde sempre, ao dar-lhe nome. Aqui surge o 
sujeito, no mesmo ato pelo qual desaparece em sua divisão constitutiva. Agora ele é 
desejo do desejo do Outro. Só então, o traço primitivo, o traço unário primitivo surge, 
apesar de ter estado sempre lá. O traço unário, ao acolher o significante desaparecido 
no processo metafórico, resíduo do apagamento do signo, torna-se significante puro, 
representante do sujeito para todo e qualquer outro significante, mestre de todas as 
articulações significantes daquela subjetividade.  É aí que o nome próprio se enraíza. 
Não exatamente o prenome, produto de uma escolha consciente dos pais - ainda que 
também carreie o desconhecido do desejo que ele visa realizar - mas, acima de tudo, o 
sobrenome. Ele introduz o sujeito na linhagem paterna, consagrando a função do pai 
junto à mãe. O nome de família que o pai transmite à criança não é passivo de escolha. 
Ele não tem razão de ser e os designíos que carrega e transmite, perdem-se na história 
da linhagem. Ao novo membro da família, caberá portá-lo e fazer algo com isso; há 
uma dívida simbólica apensa à transmissão do nome, apensa à castração. Tornar-se 
sujeito é identificar-se finalmente ao traço unário primitivo, uma marca que sempre 
esteve lá e que só agora com o drama da castração, se mostra marca de um objeto que 
teria estado lá. O sujeito é esse significante/objeto: fálus.    
 

 
 
 

Campinas, 2018. 


