O Cantor do Infinito

Joao José R. L. Almeida

ABSTRACT

This article is an attempt to deal with the question of infinity from the point of view of
psychoanalysis and philosophy. Nonetheless, in order to work out the usual hard and abstract
language of philosophy and in the same time highlight the clinical relevance of the theme, |
decided to went through with both a historical fact and an example taken from the literature. The
paragraphs below are a first step into this fascinating and complex question, to be completed in
a future opportunity.

RESUMO

Este artigo é uma tentativa de lidar com a quest&o do infinito do ponto de vista da psicanalise e
da filosofia. No entanto, para superar a normalmente dificil e abstrata linguagem da filosofia e
ao mesmo tempo ressaltar a relevancia clinica do tema, eu decidi recorrer a um fato histérico e
a um exemplo tomado da literatura. Os paragrafos abaixo sdo um primeiro passo nesta
fascinante e complexa questao, que devera ser completada numa oportunidade futura.

O que vou falar neste artigo, infelizmente, caro leitor, ndo vai se esgotar aqui. Vou falar do
infinito. O que parece assustador, mas néo €. Vinicius de Moraes, por exemplo, falou do "amor
infinito", o que é bastante conhecido de todos nds, e infinita deve ter sido a sensagéo de
Ulisses também ao ouvir 0 canto das sereias atado ao mastro do seu navio. No entanto, h&
diferentes maneiras de se referir ao infinito. Tudo depende do que posso chamar de regras do
jogo. Quando as regras do jogo ndo sao as da literatura nem as da mitologia (ou da teologia
também), temos que nos adequar ao discurso em pauta. Essa foi uma descoberta feita por um
matematico chamado Cantor. Este é o Cantor do Infinito ao qual me refiro no titulo, e sobre o
qual tampouco vou falar agora, senao numa proxima oportunidade, ja que o presente texto €
uma introdugao para aquele.




O Cantor do Infinito

Antes disso é preciso abordar a relacao entre gesto e linguagem, e aborda-la do ponto de vista
filoséfico e psicanalitico. Sei que a palavra "filos6fico” misturada a "psicanalitico" pode provocar
um certo grau de reacao negativa no leitor por causa dos compromissos usuais da filosofia com
o abstracionismo e com as especulagdes estratosféricas. Geralmente a compreenséo, a
boa-vontade geral e a tolerancia ficam seriamente afetadas com essa insinuagéo. Além disso,
h& na historia da psicanalise, desde Freud, uma constante predisposicdo negativa para a
filosofia. Um estudioso, David Macey , elencou a quantidade de vezes em que artigos
psicanaliticos da IPA se permitiam referéncias filosoficas, e o resultado € irrisério - Lacan é
excecao. Posso adiantar, contudo, que ndo estabelecerei neste texto vinculos com a
elucubragéo abstrata, e, para tornar a compreenséo mais facil, recorrerei a historia e a
literatura.

A histéria que vou contar é a histéria de um gesto de desacato, com o qual comeco indicando
que relacao pode haver entre gesto e linguagem e qual é o interesse disso para a psicanalise,
do ponto de vista filoséfico. Trata-se do encontro entre Piero Sraffa e Ludwig Wittgenstein.
Sraffa era um economista italiano de orientagdo marxista, amigo de Gramsci, que foi ensinar
em Cambridge a convite de Keynes, que com essa iniciativa o salvou da mao dos fascistas. Em
Cambridge, Keynes apresentou Sraffa a Wittgenstein. Eles se tornaram amigos até a década
de 40, e, embora Sraffa pouco entendesse de filosofia, se converteu no melhor interlocutor de
Wittgenstein para seus impasses filoséficos. Wittgenstein comentou que depois de suas
discussdes com Sraffa sentia-se como uma arvore que acabava de ser podada.

No prefacio das Investigacdes Filoséficas, Wittgenstein se confessa devedor de Sraffa por uma
mudanca de posigéo, fundamental, a respeito de sua concepgéo de linguagem. A pergunta €,
como foi possivel que uma pessoa que pouco ou nada entendia de filosofia péde provocar uma
mudanca de concepgéao e a criagao da filosofia da linguagem mais importante do século XX? A
resposta é - tdo misteriosa quanto a propria pergunta -: através de um gesto.

Nesse dia, os dois amigos provavelmente conversavam acerca de uma das teses principais do
Tractatus logico-philosophicus, o primeiro livro de Wittgenstein, que era a de que uma
proposi¢ao s6 tem sentido se referir-se a fatos do mundo pelos quais ela poderia tomar um
valor falso ou verdadeiro. Uma proposigédo sem sentido € a que nao se refere ao mundo, e tal
proposicao, como se sabe, € uma pseudoproposicao. As pseudoproposicoes estdo fora dos
limites da linguagem e, portanto, fora do mundo: no Tractatus o mundo n&o é sendo a
totalidade dos fatos, assim como os limites da linguagem sao os limites do mundo. Para que
haja representagcédo e o mundo seja, conseqlentemente, afigurado, € condicdo necessaria que
a proposicao e os fatos compartilhem uma mesma estrutura, uma certa disposicéo e relacéao
entre seus elementos constituintes que garanta o efeito de espelhamento da linguagem. Dessa
maneira, a linguagem poderd revelar a disposi¢cao essencial do mundo e podera servir de
modelo ou de figuragdo. Essa estrutura compartilhada entre as proposi¢oes e os fatos é o que

2/8



O Cantor do Infinito

se chama, tecnicamente, forma l6gica. A forma, mesmo, é até a possibilidade de que haja
estrutura. Se o mundo real, portanto, por mais diferente que seja do mundo imaginado, n&o
tivesse pelo menos esse algo em comum com ele, ndo poderia jamais ser representado. Posto
que existe representacao, este algo em comum necessario entre a proposicao e o fato € a
forma logica.

Wittgenstein, com efeito, havia se cercado de todos os cuidados para garantir a sua
"concepgao agostiniana da linguagem". A fungéo da linguagem é denotar, todo o resto que
podemos eventualmente exprimir € pseudoproposi¢des, nao tem sentido. Se alguém se
perguntasse quanto a forma ldgica, o que seria ela em si mesma, a resposta ja estaria dada
dentro dos limites a partir dos quais as proposi¢cdes tém sentido. Uma proposicao, por
conseguinte, ndo poderia dizer 0 que € a forma légica porque nao poderia representa-la sendo
de fora da linguagem, isto €, do lado de fora do mundo. Por isso, a forma I6gica ndo poderia
ser dita, sé poderia ser exibida. Com tudo isto, com o grau de abstragéo e concatenacao
cuidadosamente erigido por Wittgenstein, dificil de seguir para o leitor leigo, Piero Sraffa se sai
com uma pergunta surpreendente, uma pergunta sem fala: passando os dedos pelo lado
externo da mao por debaixo do queixo, 0 chamado gesto napolitano de desacato, o economista
pergunta a Wittgenstein: "qual é a forma légica disso?"

Sabe-se que Sraffa era um homem extremamente timido e de muito poucas palavras. Ele,
realmente, se comunicava bastante por gestos. No restaurante em que os professores de
Cambridge normalmente comiam, Sraffa era conhecido por quase sempre pedir seus pratos e
conversar com 0s garcons através de gestos. Nao seria possivel supor, portanto, que o gesto
néo tivesse um sentido e ndo se referisse a fatos do mundo. Wittgenstein havia levado um
xeque-mate.

Anos depois, uma nova partida teve inicio. Wittgenstein mudou suas concepcodes basicas de
filosofia. Agora ndo mais havia limite da linguagem, nem separagao entre as palavras e as
coisas. J4 ndo havia sequer um concepcao de linguagem mas jogos de linguagem, a
linguagem nao era mais reificada, feita coisa. Simplesmente nada poderia ser pensado como
"fora da linguagem". O significado de uma expressao ja ndo mais era apenas e unicamente o
objeto a ela associado. Antes disso, as expressdes ganhavam sentido pelo uso que delas se
fazia de acordo com regras, independe de haver ou ndo qualquer objeto. Assim pulamos de
uma estreita vertente verificacionista do sentido para uma concepc¢ao de atos de linguagem
onde estao associados ndo somente palavras e coisas (ou fatos), mas também acgdes, gestos,
comportamentos, intengdes, desejos, crengas, regras, convengoes, e tudo aquilo que possa
moldar o que se chama um jogo de linguagem.

3/8



O Cantor do Infinito

N&ao vou entrar na filosofia de Wittgenstein, s6 queria falar de um gesto na histéria da filosofia
gue provocou uma mudanc¢a de concepgao de linguagem - para uma que inclui o gesto. Agora,
quero passar da historia a literatura. Como podem ver, ndo deixo a linguagem de lado.
Também neste conto vou lembrar um personagem que muda de uma existéncia limitada para
uma existéncia infinita na linguagem. Trata-se de um conto de Jorge Luis Borges chamado La
escritura del dios, que se encontra no livro El Aleph.

Tzinacan, sacerdote asteca, havia sido encarcerado numa prisdo hemisférica de pedra, escura
e profunda, por Pedro de Alvarado, conquistador espanhol que esperava encontrar um tesouro
escondido na piramide onde Tzinacan exercia seus oficios magicos. Essa prisdo era dividida
ao meio por um muro altissimo, que ia quase até o teto da abdbada, e tinha uma janela com
grades beirando o limite do solo. Quando o carcereiro descia a comida pelo teto através de
uma roldana ao meio-dia, Tzinacan podia ver do outro lado do muro, pelas grades, um jaguar
que dividia com ele a cela.

Acossado pela necessidade de fazer algo e gastar o tempo, Tzinacan empreendeu na sombra
o exercicio de lembrar-se de tudo o que sabia. Assim, debelou os anos tomando posse de tudo
aquilo que ja era seu, recordando imagens do passado em todos os detalhes possiveis, ordem
e numero de objetos que ja haviam passado por suas maos ou se tinham posto diante de seus
olhos, malgastava o tempo lembrando a forma de &rvores medicinais, até que, enfim, recordou
uma das tradi¢cdes do deus, o que Ihe trouxe uma espécie de vertigem diante da importancia do
achado. O deus, prevendo que no fim dos tempos ocorreria toda a sorte de desventuras e
ruinas possiveis, escreveu uma sentenga magica apta para conjurar esses males. A sentenca
foi escrita de maneira a se conservar incorruptivel, através de todas as geragdes do mundo, até
o dia final em que a pessoa eleita pudesse ler a escritura. Vendo que ja era chegado o fim dos
tempos e intuindo que era ele o ultimo sacerdote do deus, Tzinacan pensou que teria acesso
ao privilégio de ler a escritura, e assim sair da prisao, vingar-se de Pedro de Alvarado e restituir
0 império.

Um problema prévio, porém, deveria resolver: onde e com que caracteres havia escrito o deus
a sentenca magica? Tzinacan considerou que nao podia haver escrito nas montanhas porque
estas, no percurso dos séculos, tornam-se planas e ja ndo poderiam reter a mensagem;
tampouco os rios serviriam para isso, ja que modificam as suas curvas e até se secam depois
de um determinado periodo; 0 mesmo ocorre com a figura dos astros, que mudam de posigao.
Era preciso buscar alguma coisa mais tenaz que os astros e as montanhas. Tzinacan pensou
entdo na geragao dos cereais, nos pastos, nos passaros e nos homens. Estava nesse af,
quando recordou que o jaguar era um dos atributos do deus, e sua alma se encheu de piedade.

4/8



O Cantor do Infinito

O deus poderia ter escrito a mensagem na pele do primeiro jaguar da criacao, e este guardaria
incorruptivel por todos os séculos, atraves de todas as suas geragdes, a mesma marca do
jaguar original. Tzinacan passou entdao os anos a seguir retendo na memaéria em cada instante
de luz de sua cela na hora do almogo a ordem e a configuragdo das manchas do jaguar até
que tudo estivesse fixo em sua mente. A seguir tentou relacionar aquelas formas e ordens a
sons e a palavras, mas por mais variagdes que experimentasse ndao chegava a nada mais do
que fatigar-se: era impossivel decifrar aquele texto. Assim se cansou Tzinacan, e passou a
considerar que o deus nao escreveria uma sentenga como 0 homem escreve, mas no nivel
divino. Se mesmo na linguagem humana a palavra tigre, por exemplo, se associa
espontaneamente a todas as palavras do mundo e, com isso, ao universo inteiro - dizer tigre é
dizer os tigres que o geraram, 0s cervos que devorou, 0 pasto de que 0s cervos se
alimentaram, a terra que fez crescer o pasto, o céu que deu luz a terra... - que tipo de sentenca
escreveria uma mente absoluta? Na linguagem de um deus toda palavra enunciaria essa
infinita concatenacéao de fatos, ndo de modo implicito mas explicito, ndo de maneira
progressiva mas imediata. A nocao de uma sentenca divina lhe pareceu entao pueril e até
blasfematoéria. Um deus so6 deve dizer uma palavra, e nessa palavra a plenitude.

Tzinacan se conformou com sua condi¢ao de encarcerado, e considerou que um homem € sé
as condi¢cdes em que vive, ele se confunde gradualmente com as formas do seu destino. Um
dia, depois de muitos dias e noites, Tzinacan sonhou que havia um grao de areia no chao do
carcere. Voltou a dormir indiferente e sonhou que despertava e haviam dois graos de areia no
ch&o. Voltou a dormir novamente, e os gréos de areia eram trés. Desse modo, os gréos de
areia foram se multiplicando até encher toda a priséo e se transformar em um hemisfério de
areia. Tzinacan entendeu que estava sonhando, e esforgou-se por despertar. O despertar foi
inatil, porque acordava no sonho anterior, onde sé havia um grao de areia a menos. Havia uma
sensacao de sufocamento e de inutilidade do despertar. Os gréos de areia eram infinitos, e ndo
haveria tempo em toda a sua vida para acordar de todos os sonhos e desandar todos os graos
de areia até que pudesse respirar. Entdo, o sacerdote gritou que nenhuma areia sonhada
poderia mata-lo e nem haviam sonhos dentro de sonhos.

Um resplendor vindo do teto o despertou, e ele viu as maos do carcereiro descendo a sua
comida daquele dia. Ocorreu entdo subitamente a sua unido com a divindade. Ele viu uma roda
altissima que néo estava diante de seus olhos, nem atras e nem dos lados, estava em todas as
partes ao mesmo tempo. Essa roda era feita de agua e também de fogo, e mesmo que se
vissem as suas bordas, era infinita. Estavam entretecidas na roda todas as coisas que foram,
gue eram e que serao, e ele era apenas uma das linhas dessa trama total, e Pedro de
Alvarado, que lhe havia dado tormentos, era outra. Ali estavam as causas e os efeitos, e para
compreender tudo, sem fim, bastava olhar para a roda. Todo o universo e seus mais intimos
designios estavam ali, a criacdo das aguas, as montanhas que surgiram da agua, os primeiros
homens, os cées que destrogaram as suas caras, estava tudo ali, mesmo o deus sem cara por
tras de todos os deuses. E, claro, também a escritura do deus na pele do jaguar e a sua
decifragdo. Bastava recita-la para libertar-se da priséo, vingar-se de Pedro de Alvarado e

5/8



O Cantor do Infinito

restituir o império. Mas que importava tudo isso para quem estava vendo o universo? Um
homem, mesmo que seja ele mesmo, é trivial diante disso, ele ndo é nada. Tzinacan por isso
nao recitou as palavras da escritura e guardou para si 0 mistério, porque ja nem mesmo se
lembrava quem era Tzinacan.

Pois bem, recordei uma histoéria filosofica e contei um conto para mostrar que a linguagem é
finita e infinita. Agora quero relacionar esses fautores a psicanalise. A psicanalise interessa na
medida em que ela se atém ao mal-entendido e ao fato de que ha sujeito. Melhor dizendo,
sabemos que ha mal-entendido porque a comunicacgao é eficiente mas nao total; e sabemos
gue ha sujeito porque ele se institui como um efeito de linguagem. A tarefa da psicanalise é
resolver o sofrimento. Mas digamos, em outras palavras, que o sofrimento surge quando
protestamos contra o incontrolavel, ou quando nos sentimos fazendo ou praticando aquilo que
nao teriamos supostamente vontade fazer ou praticar, ou, 0 que é quase 0 mesmo (mas, nao)
quando ha atos ditos irracionais.

Uma das maiores contribuicées de Lacan talvez tenha sido a de nos tornar claro que ha saber
que nao se sabe, um saber que se suporta no significante como tal. Tudo isto tem a ver com o
finito e com o infinito, mas ainda n&o € por esta via que quero fazer meu recorte. Vou dar
remate a este conto do Aleph, que, diga-se de passagem, é também o simbolo do nimero
transfinito de Cantor, com o gesto, o corpo, 0 saber, a verdade e 0 gozo: nada ha fora da
linguagem.

Lacan nos diz que "a analise presume que o desejo se inscreve numa contingéncia corporal.”
O que é esta "contingéncia corporal"? E a funcéo falica. A funcdo félica aparenta ser uma
necessidade, mas ela se descobre, na andlise, como contingéncia. O espacgo da contingéncia,
vale muito lembrar aqui, é infinito. Nos ja agora famosos trés registros da linguagem, o real, o
simbdélico e o imaginario, a contingéncia se da do lado do simbdlico, do que cessa de nao se
escrever. A necessidade, do lado do imaginario, do que n&o cessa de se escrever. Portanto, o
falo se desloca incessantemente do contingente para o necessario. E o real, que é o
impossivel, a relagdo sexual, é o que ndo cessa de ndo se escrever.

O que ha de notdrio na concepgéao de linguagem de Lacan, é que ela realiza caracteristicas
presentes tanto no primeiro quanto no segundo Wittgenstein. Tal como no primeiro
Wittgenstein, ha um limite no que pode ser dito, e o indizivel € demonstrado pelo lado de
dentro, do dizivel. O simbdlico é também, em Lacan, um corte, a partir do qual se mostra um
resto impossivel de ser dito. A diferenca € que no primeiro Wittgenstein, o indizivel se confunde
com o impensavel, enquanto que para Lacan ha pensamento (ou saber) que nao se sabe. Ha
um limite no simbdlico, além do qual esta o impossivel.

6/8



O Cantor do Infinito

E tal como no segundo Wittgenstein, também para Lacan nao existe um "fora da linguagem",
uma vez que atos, gestos, comportamentos, pensamentos, o0 sujeito e mesmo o inconsciente
se dao na linguagem. Mas a diferenca do segundo Wittgenstein, que em comum com a analise
s6 tem um programa de esclarecimento dos mal-entendidos da fala e das resolu¢des das
confusdes gramaticais, Lacan estava também interessado em formular conceitos fundamentais.
Assim, ele se interessava em postular, sem confusées gramaticais, um conceito de sujeito, de
inconsciente e de desejo, como também a funcéo do analista. Para isto, teve que escrever no
fio do dizivel mostrando aquilo que propriamente falando € indizivel.

N&o vou repetir aqui os conceitos fundamentais da psicanalise (e também n&o sei se Lacan
conseguiu fazer o que pretendia), mas vou mostrar o que seria, em minha opinido, o sujeito
lacaniano, através do contra-exemplo de Tzinacan. Enquanto Tzinacan habitava o hemisfério
do dito, ele nao tinha acesso ao saber; mas no plano infinito, ele podia ndo s6 saber quem era
e 0 que queria, como podia igualmente decifrar até mesmo a sentenca divina indecifravel. No
entanto, nada mais interessava. O sujeito, tal como define Lacan, é o sujeito do desejo;
portanto, o sujeito castrado, que se sabe sem acesso ao gozo do Outro. No plano infinito ndo
ha desejo. O sujeito de Lacan é aquele que se revolta contra o limite da linguagem, mas que,
nao obstante, se revolta nela. Ele aspira ao infinito no exilio do finito, e nesse lugar tem o seu
desejo. Tzinacan nao é um sujeito, porque fugiu do carcere pela via do gozo absoluto: um
gesto de desacato.

Joao José R. L. Almeida.

PhD em Filosofia da Psicanalise pela Unicamp.

e-mail: limalme@uol.com.br

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Lisboa, Ed. Fundacéo Calouste

7/8



O Cantor do Infinito

Gulbenkian, 1995. Proposicoes 1.1 e 5.6.

Idem, proposicao 2.033

Ib., proposig¢ao 2.022.

Ib. proposigoes 2.172 e 4.12.

LACAN, Jacques. Le Séminaire, livre XX: encore. Paris, ed. du Seuil, 1975, licdo VIII, p. 122.

Idem, licao VIII, p. 120.

Cf. LACAN, Jacques. Le Séminaire, livre V: Les formations de l'inconscient. Paris, ed. du Seuil,
1998, licao Il, p. 30.

8/8



