
 1 

O QUE É UMA MULHER?1 
 
 

Regina Steffen 
 
 

 
 
O que é uma mulher? Ainda que esta questão pareça óbvia, sua resposta, no entanto, 
é bastante complexa, senão mesmo, impossível. 
 
Do ponto de vista psíquico, mulher, homem, pai e mãe são constructos culturais, 
simbólicos, portanto. Isso quer dizer que a diferença sexual no ser humano vai além da 
dimensão biológica do corpo, não se restringindo à identidade de gênero, 
condicionando a questão da sexualidade a lugares simbólicos a serem ocupados e, cuja 
ocupação determinará posições sexuais diferentes entre eles. Assim é que “mãe” e 
“pai”, não são sinônimos de homem e mulher, indicando que a depender do lugar 
simbólico de onde o sujeito fala, muda certa dimensão de sua sexualidade.  
 
Foi Freud, com a descoberta do inconsciente, quem definiu essa dimensão cultural do 
humano, dimensão que se deve ao fato de o ser humano falar, aspecto que o 
diferencia completamente dos demais animais. 
 
A descoberta do inconsciente revela que a força propulsora da vida humana não é o 
instinto, força da natureza destinada a manter a vida, mas sim, o desejo. Na verdade, o 
ser humano nasce quase desprovido de instintos, chegando ao mundo sem nenhum 
roteiro que o habilite à sobrevivência. Todo filhote humano precisa ser socorrido por 
outro ser humano que atenda suas necessidades. O problema se redobra, uma vez que 
esse outro que vem em seu socorro, tampouco conta com um roteiro instintual para 
exercer essa função. É a linguagem que faz as vezes do instinto que nos falta. Ela 
antecede a vinda do ser humano ao mundo, que já nasce mergulhado nesse caldo 
linguístico/cultural. 
 
Diante de qualquer desconforto, o bebê reage chorando. Seu grito (simples ato reflexo 
de descarga) é interpretado pelo Outro materno como um pedido. Ao transformar o 
grito em pedido, o Outro interpõe a fala como mediadora das relações humanas, 
estabelecendo o vínculo que une mãe e bebê, base do que, a seu tempo, se tornará 
um ser falante. Apropriar-se da linguagem até saber fazer uso dela - o que significa 
mais do que só reproduzir palavras - será um desafio que ocupará toda a primeira 
infância da criança e cujo saldo é o surgimento do sujeito falante. O ser falante é o que 
a psicanálise define como sujeito do desejo, sujeito sexuado. Daí a sexualidade ser o 
conceito central da psicanálise. 
 

                                                      
1 Texto elaborado a partir das reflexões sobre esse tema, apresentadas no Café Lacaniano, em setembro 
de 2018, na Livraria Cultura em Campinas, S.P. 



 2 

Introduzida assim de modo abrupto, é possível perguntar-se: o que a sexualidade tem 
a ver com isso? De que modo ela entrou aí no meio do assunto? De que modo, sujeito 
equivale a sexo e a desejo?  
 
Primeiramente é preciso lembrar que “sujeito” não é a pessoa. Sujeito é o sujeito do 
inconsciente, uma parte separada e desconhecida da pessoa e que, no entanto, a 
comanda. Esse ser dividido, é o sujeito da psicanálise. Dessa divisão já dá pra presumir 
a origem do conceito de sexualidade a partir da ideia de secção, corte, o que deve 
servir de alerta contra a superposição do conceito de sexualidade ao de genitalidade. 
Esses conceitos não são sinônimos e não se confundem na psicanálise. A sexualidade 
não se reduz à genitalidade. Embora a sexualidade tenha a ver com o corpo do ser 
humano, ela não se define apenas pelo aspecto fenotípico, nem tampouco é 
comandada pela fisiologia e seus hormônios. Não somos homem ou mulher só porque 
nascemos com um corpo de homem ou de mulher. Se assim fosse, seríamos machos e 
fêmeas, porém, como o comportamento sexual humano não responde ao instinto de 
preservação da espécie, nada temos de fêmeas e machos. Nossa sexualidade é 
inteiramente comandada pelo desejo e não pelo instinto natural. O desejo é produto 
da cultura, do universo simbólico onde mergulhamos antes mesmo de nascer e do qual 
temos que nos apropriar para nos tornarmos ser de desejo. Daí homem, mulher, pai e 
mãe serem posições simbólicas a serem assumidas. Não nascemos homem ou mulher, 
a gente se torna homem ou mulher. Tornar-se sexuado, coincide com a aquisição da 
linguagem, constituindo uma posição específica de fala, um lugar singular de fala que 
caracteriza uma posição de gozo igualmente singular. 
 
A linguagem, sendo um sistema simbólico, obedece à lógica própria desse sistema que 
opera a partir de marcas, cifras, letras, significantes. Tais elementos representam algo 
ausente que, uma vez simbolizado, se torna presente. O sistema simbólico se apoia no 
vazio daquilo que, no entanto, ele representa. Pensemos na primeira marquinha que 
um caçador-coletor, na aurora da humanidade, fez num osso de antílope para cifrar 
uma caça2. Essa marca retira aquela caça específica da massa indistinta de caças, 
recorta-a, e a representa por aquele simples traço. Está em jogo nesse gesto primitivo, 
a raiz da lógica que sustenta o sistema simbólico: um recorte, uma descontinuidade 
daquilo que seria uma massa indistinta, um início forjado, algo extraído do conjunto, 
um vazio daquilo que não está lá, mas que, todavia, aí se representa. Para saber que 
fez uma caça, o caçador não precisará mais da presença física da caça. Dela, ele tem o 
representante, sua cifra. A possibilidade da contagem já se perfila no horizonte. 
 
A entrada de qualquer ser humano na linguagem refaz esse mesmo caminho. Ele 
também se faz representar, se identifica por um traço no Outro, uma marca do 
primeiro encontro da mãe com o filho. Tal marca no Outro indica o lugar que esse 
filho, e nenhum outro, ocupa na economia do desejo dela. Qualquer traço desse Outro 
(a mãe) um olhar, um esgar, um som, em fim, qualquer traço se torna um signo 
daquilo cujo encontro o filho representa. Para o filho, entretanto, essa marca não é um 
signo. Ele não sabe qual coisa sua existência vem atualizar. Desse encontro que 
constituiu um reencontro de alguma coisa, a criança só tem acesso ao traço, marca de 

                                                      
2 Lacan, J. Seminário 9 – A Identificação. Inédito. Lição de 6/12/1961. 



 3 

sua singularidade, aquilo que o diferencia de modo absoluto de todo mundo, de 
qualquer outro filho. O fato curioso é que: se o reencontro de alguma coisa está 
marcado, então, essa coisa tem existência e seu reencontro teria efetivamente 
acontecido, sendo possível se repetir. Cada vez que a mãe acolhe o filho, o alimenta, 
cuida dele, fala com ele, essa marca se repete, marcando o reencontro daquilo que ele 
representa para ela, daquilo cuja ausência ele é a presença. Aqui também está em jogo 
uma ausência, um vazio, e um elemento simbólico (o traço) que torna presente o 
ausente. O traço unário, singular, indica o Outro como o lugar da Coisa elidida3, sendo 
nesse ponto exato que o novo sujeito poderá se instalar ao final do longo processo de 
sua constituição subjetiva. 
 
O primeiro tempo da implantação da linguagem na vida - e no corpo - da criança se dá 
através de um objeto que vai e vem, que ora está, ora não está, trata-se do seio. Esse 
repetido movimento de alternância marca no próprio corpo a função simbólica que 
opera pela dinâmica da presença e da ausência, do cheio e do vazio, do prazer e do 
desprazer.  
 
O seio, já então simbólico, não é de início identificado pelo bebê como parte do corpo 
da mãe. De fato, o seio pertence ao bebê e não à mãe, uma vez que produz leite para 
o bebê, estando inclusive em sintonia com o ritmo de suas mamadas. Como objeto 
alimentador, o seio é mesmo do bebê, porém não está em seu corpo. Desde sempre, 
ele se constitui como um objeto perdido, um objeto que é preciso ser demandado ao 
Outro. A vivência primitiva da ausência do objeto, de um vazio, de um encontro que 
nunca é total, posto que em dado momento o objeto some e a criança fica sem ele, dá 
origem a um divertido jogo, através do qual a criança começa por se identificar com o 
objeto desse vai-e-vem. O seio, tomado como objeto que se perde, objeto de uma 
certa alternância, funciona, já aqui em tempos muito primitivos, muito além da 
dimensão de fonte de alimento. Por mais satisfeita que sua fome fique, sempre resta 
para o bebê a insatisfação de uma perda, uma ausência, um vazio impossível de ser 
preenchido completamente. É nesse ponto que aparece o primeiro esboço da fala. A 
brincadeira do sumiu/apareceu que diverte tanto as crianças nessa idade, evidencia o 
prazer que a criança experimenta ao se identificar com esse objeto que, embora 
ausente em seu corpo, passa, por meio da identificação, a ser dela e do Outro, 
podendo ser invocado pela criança, mesmo não estando em seu corpo, pela mágica da 
fala que torna presente o ausente. Isso nos mostra a importância de a mãe permitir 
que a ausência ocorra, que a criança possa vivenciá-la. Nunca é demais repetir que a 
ausência em questão é simbólica, não se tratando evidentemente de que a mãe deva 
deixar a criança mal alimentada, com fome. A mãe proverá o filho dessa vivência de 
ausência/presença, desde que o encontro com o filho/objeto tenha sido um encontro 
fracassado, não tendo preenchido totalmente o corpo da mãe ao ponto de ela não 
precisar mais seguir buscando, seguir desejando. É a persistência do desejo materno 
que garante o movimento de alternância entre presença e ausência do seio, tornando-
o simbólico. É isso que vai dar origem àquela brincadeira, início da fala em sua função 
de laço com o Outro. A relação que a criança mantém com o seio é a de uma demanda 
ao Outro, que parece lhe responder também com uma demanda. A criança demanda 

                                                      
3 Lacan, J. A Identificação, lição de 4/4/1962. Versão inédita. 



 4 

comida e o seio demanda ser comido, uma vez que comparece cheio de leite. A 
dificuldade que a criança vivencia nessa primeira fase, não é com o desejo do Outro 
materno e sim, com  a presença de outra criança, um irmão mais novo, que servirá de 
imagem de identificação para ela, uma identificação marcada pela rivalidade, pois a 
criança que me espelha parece muito mais bem situada que eu em relação ao seio 
alimentador.  É a paixão invejosa que comandará a identificação neste período. 
Embora haja circularidade entre as demandas (comer/ser comido), a 
complementaridade total entre a mãe e o filho não é possível. Entre seres falantes 
persiste sempre um espaço vazio, um buraco que nada preenche. Do lado da mãe há o 
reencontro de um objeto perdido desde sempre, encontro que se prova fracassado, 
então. Do lado do filho, desse reencontro só restou um traço: o traço do nada. 
 
O próximo movimento do investimento libidinal, vai se dar em torno do treino dos 
esfíncteres. Nesta fase, são os excrementos que ocuparão o lugar do objeto do desejo 
do Outro. Agora é a mãe quem demanda ao filho, pedindo-lhe as fezes, a urina, tudo 
num tempo determinado, num lugar específico, segundo certas regras, todas 
demandas de caráter puramente cultural. Tal treino nada tem de natural, nenhuma 
função orgânica depende dele para se realizar. Esse treino não existe em nenhum 
animal, a não ser naqueles domesticados, ou seja, aqueles que transitaram para o 
mundo humano, deixando de ser selvagens. A característica desse período é a mãe ser 
percebida como Outro que demanda algo ao filho. As fezes, objeto mais proeminente 
dessa demanda, ocupam um lugar que está além da pura e simples eliminação de 
excremento. Elas constituem o primeiro presente, símbolo do dom de amor.  É a 
criança quem, agora, controla esse dom: a mãe pede e a criança dá se quiser. 
 
Até aqui, o desejo do Outro não constitui nenhum problema para a criança que 
acredita saber o que esse Outro deseja. Criança e objeto parecem se unificar nesse 
saber. O desejo não passa de uma demanda circular. O objeto em questão (as fezes), 
diferentemente do seio, está no corpo da criança. Atender à demanda do Outro 
representa abrir mão de parte do próprio corpo em prol do Outro, porém a dimensão 
de dom de amor que essa oferta assume, permite à criança considerar-se, apesar da 
perda, parte do corpo do Outro, confirmando-se, ela própria, objeto do desejo do 
Outro.  
 
Uma nova etapa do desenvolvimento infantil e da aquisição da linguagem como 
possibilidade de fazer uso dela, começa a se delinear em consequência da descoberta 
das sensações prazerosas que os órgãos sexuais produzem, em parte provocadas pela 
higiene que a mãe realiza na criança e também pela importância que os órgãos 
excretores parecem assumir para a mãe na fase de treino dos esfíncteres. Outro fator 
importante para a implantação dessa fase decisiva é a descoberta do prazer sexual que 
a criança experimenta com a masturbação. Neste ponto, a libido se encaminha para o 
pênis. O menino logo identifica esse órgão como fonte do maior prazer que é possível 
sentir. A menina, por sua vez, encontra seu clitóris nessa mesma posição. Comparado 
com o tamanho do pênis do menino, ela logo pensa que está em desvantagem. 
Acredita, então, que seu pequeno clitóris vai crescer. Ambos adotam a tese da 
presença universal do pênis, hipótese sustentada pelo prazer sexual masturbatório. À 
mãe também é atribuída a posse de um pênis, fonte de imenso prazer.  



 5 

 
Do prazer descoberto na masturbação, no entanto, a mãe não participa, não sendo ela 
quem o promove. Mesmo que a criança tente incluí-la, a mãe não responde de volta. 
Desfaz-se a circularidade do desejo e da demanda que presidiu o vínculo mãe/criança 
até aqui. Até agora havia uma troca de demandas na qual um pedia e o outro tinha o 
objeto para responder ao pedido. Que objeto a criança é agora para a mãe? Que 
desejo habita a mãe? Desse momento em diante a criança se descobre sem recursos 
diante do desejo da mãe. O afeto que surge é a angústia. Estes eventos preparam a 
entrada em cena do pai. A criança começa a supor que ele tem uma função em toda 
essa história. O pai é portador de um pênis ainda maior, infere a criança, ao considerar 
a estatura do pai. É a ele que a mãe recorre nesse intercâmbio do qual a criança não 
participa. O próprio tema do nascimento das crianças surge nesse contexto e a criança 
pressente nisso a participação do pai. Ela começa a perceber que seus pais a fizeram e 
que ela é fruto de um desejo que circula entre ambos e cujo objeto a mãe não 
demanda à criança. Ela não é o objeto do desejo da mãe.  
 
Descobrir que a mãe deseja e que se deseja é porque lhe falta algo, significa ter que 
admitir que a mãe não é onipotente como a criança sempre acreditou. Além do mais, é 
ao pai que a mãe recorre na busca de seu objeto, a criança está de fora desse circuito. 
O que a mãe quer? Já não há mais como a criança saber. No ponto exato em que o 
desejo e o gozo encontram os órgãos genitais, a criança, em desespero diante do 
enigma do desejo materno, se dá conta da existência do pai e de sua função. 
 
O que é um pai? Pai é aquele que nesse momento se incumbe do desejo da mãe, 
aquele para quem o desejo dela se volta. A relação pai/mãe que a criança percebe 
representa para ela uma interdição de desejar a mãe, de desejar integrar o corpo 
desse Outro primitivo e de ser por ele inteirado. O gozo (o usufruto) do Outro está 
interditado a partir do momento que o pai assume sua função na posição de terceiro a 
mediar a relação fechada no dueto mãe/filho-fálus. Ele sabe e porta o que a mãe 
deseja. Interditar a mãe à criança e a criança à mãe, significa dizer: esta é sua mãe e 
minha mulher. Sua mãe não pode ser sua mulher. Ao mesmo tempo, o ato paterno 
convoca a mãe a voltar a ser mulher, desistindo também ela de um objeto (o 
filho/fálus) cuja posse é impossível. O pai cria um segundo significante para designar a 
mãe: mulher. Esse ato é o que em psicanálise se chama castração. A mãe está castrada 
de seu filho, e ele, dela. A castração incide sempre na relação dual e circular da mãe e 
sua criança. Esse é o vínculo que até agora vinha sendo mantido no troca-troca de 
demandas, que intermediado pelo pai, passará a ter um buraco, um interdito, um 
espaço vazio impossível de ser preenchido, uma falta que, a partir de então, será o 
motor do desejo. O sujeito é essa própria falta, esse vazio, esse desejo: sujeito é o 
desejo do Outro, com toda a ambiguidade que o genitivo comporta: desejar o Outro e, 
ao mesmo tempo, ser desejado pelo Outro. Ao interditar o gozo do Outro (ênfase na 
ambiguidade do genitivo), o pai, simultaneamente, autoriza o desejo. Ele diz: todas, 
menos uma.  
 
Ao afirmar: “esta é sua mãe e minha mulher”, o pai produz um ato que, 
simultaneamente, afeta os três envolvidos na cena, castrando-os. Do lado do filho, ele 
divide o Outro primitivo em duas funções diferentes em relação ao desejo (mãe e 



 6 

mulher), uma das quais a criança terá de abandonar (a mãe). Ao mesmo tempo, ao 
castrar a mãe de sua criança, ela a divide em duas dimensões simbólicas: uma mulher 
que como qualquer outra está submetida às leis do desejo e outra - a mãe - para 
sempre fora do jogo. Através do mesmo ato, o pai também se reconhece sujeito à Lei 
do desejo. Ele elegeu uma mulher que seu desejo sexual tornou mãe de seu filho. Ela é 
sua mulher, não sua mãe. Isso evidencia que o pai também está sujeito à Lei da 
castração. Também ele aceitou esse limite, tendo substituído sua mãe por uma 
mulher. A castração não impede o desejo, antes o autoriza. O acasalamento no mundo 
humano está totalmente submetido à lei do desejo e não ao instinto de reprodução da 
espécie. O desejo, nasce para o sujeito, normativizado por essa Lei cultural. Ou seja, há 
uma ordenação do desejar humano que não é comandado pelo instinto, e sim por leis 
culturais de acasalamento, em consequência do que a mãe não desperta mais o 
desejo, cujo significante é recalcado, inaugurando o inconsciente subjetivo, a Outra 
cena, lugar do insabido. Só outra mulher, que não a mãe, poderá despertar o desejo. 
Essa Lei vale pra todos, inclusive para o pai. 
 
Desejar, entre humanos não é uma determinação natural; nada de cio entre nós; nada 
de temporada de acasalamento; nada de acasalamento com qualquer membro da 
espécie. Entre nós, o encontro sexual é comandado pela Lei cultural da interdição do 
incesto e da exogamia. Só nessas condições o homem tem uma ereção e a mulher 
consente com o ato, ou seja, é o desejo que comanda a sexualidade humana. Desejo 
moldado na interdição da mãe e apoiado na falta que essa interdição instala. Sem 
castração a sexualidade está totalmente comprometida, uma vez que castração, 
sexualidade e subjetividade são termos extraídos do mesmo fulcro. O pênis se faliciza, 
respondendo agora ao desejo e não mais à simples produção de esperma. É como se o 
homem não tivesse mais um pênis e, sim, um fálus (o pênis simbólico).  
 
Homem é então uma criação cultural, um significante que identifica aquele que porta 
o falo, identificando um lado de sexuação possível ao ser humano. Todos que se 
sexuarem desse lado, estarão inteiramente circunscritos pelo significante fálico, 
portarão o fálus na qualidade de representantes da Lei cultural. Os homens constituem 
um conjunto. O que os circunscreve é um Pai, que teria o poder de desejar a mãe e 
realizar com ela o ato de uma conjunção plena, sem nenhuma interdição, sem falta 
nenhuma. Como esse Outro absoluto não é nenhum dos homens, ele ex-siste, 
existindo apenas nessa condição de alteridade radical, absoluta, como exceção que 
confirma a regra de castração para todos.  
 
A mulher também está submetida à Lei da castração, que não incide só sobre os 
homens.  Ocorre que para ela a questão é bem mais complexa que para o homem. 
Primeiro porque, estando a mãe interditada como objeto de desejo, o grupo das 
mulheres não se fecha num conjunto. A Lei determina: “todas, menos uma”, e assim a 
conta não fecha, o que leva Lacan a afirmar que a mulher é não-toda. Ou seja, ela se 
submete à lei fálica, lei do desejo, mas não-toda. A mãe, é bom lembrar, não é um ser 
mítico como aquele Pai que faz exceção à regra da interdição do gozo, ex-sistindo 
apenas como operador lógico. Ela é a mulher do pai, mulher que deseja e que busca 
no homem o fálus que ele porta, engravidando e parindo a criança. Não estando 
circunscrita por um conjunto fechado, A Mulher não existe como conjunto. Só existem 



 7 

as mulheres, uma a uma, cada qual com seu desejo sempre inominável, um desejo não 
todo delimitado, não possível de ser definido completamente. Dada essa condição 
específica do desejo da mulher, ela participa de um gozo duplo que em parte transita 
pelo misterioso gozo do Outro. Daí a complexidade da questão que abre estas 
reflexões: o que é uma mulher? Questão de certa forma impossível de responder. Não 
há saber possível, absoluto, sobre o que é uma mulher ou sobre o que quer uma 
mulher. Interrogação na qual Freud se deteve, e sobre a qual Lacan avançou, levando a 
questão da sexualidade até o coração da lógica que opera no universo simbólico, na 
linguagem.  
 
Mulher é mãe interditada, é o fálus desejante porquanto objeto perdido, inalcançável, 
buscado no corpo do homem pelo engodo do pênis ereto. Desejo que ela despertou 
pelo engodo de sua sedução. Homem e mulher são simulacros, mas isso não deve ser 
tomado como simples fingimento ou mentira proposital. Fazer-se passar por outra 
coisa é a essência do significante. Homem e mulher são significantes e como tal, não 
poderiam ser mais que simulacros. Ambos se definem em sua subjetividade por uma 
referência específica ao mesmo significante: o fálus, dividindo-se entre os que o têm e 
os que o são. Aqui já se pode vislumbrar a que ponto a estrutura simbólica, a 
linguagem, nos invade, marcando nosso corpo e ordenando nosso gozo. 
 
Uma mulher é mulher sendo o fálus. É no exercício de sua sexualidade que a mulher é. 
Ela é mulher ao desejar o fálus que o homem porta e, por esse desejo, consentir com o 
ato sexual, tendo prazer apesar da devastação que o homem representa para ela. O 
homem a penetra e isso constata que nela há um buraco, dentro do qual não há nada. 
O ato sexual verifica a castração feminina. Ser mulher é gozar num ato que tem os 
mesmos ingredientes de uma violência, de um estupro, a diferença residindo no 
consentimento que seu desejo dá ao ato. A mulher transforma devastação em gozo. 
Para que essa transformação ocorra, ela precisa atribuir valor fálico ao homem. Sem 
isso, não pode desejá-lo e sem o desejo dela, o ato sexual é violência.  
 
É porque não tem o fálus que a mulher o é. Ser o fálus é possuir a chave do desejo, é 
ser seu objeto. O termo objeto aqui, não tem a conotação de coisa com a qual se pode 
fazer o que quiser. O objeto na psicanálise é causa do desejo e, como tal, ele é a pura 
falta. O objeto é aquilo que reveste a falta da Coisa, revestindo o buraco vazio do ser. 
Essa espécie de desprovimento não é destino exclusivo da mulher e não a torna menos 
ou inferior ao homem. O homem também se organiza ao redor dessa mesma falta. O 
fato de portar o fálus não o faz menos castrado do que ela. Ele porta o fálus como 
representante da castração que a ambos despossui da onipotência. O fálus é o nome 
do nada, uma espécie de zero que opera justamente porque nomeia o nada e, ao 
nomeá-lo transforma-o em falta, desencadeando o movimento incessante da busca: a 
isso chamamos desejo. O fálus é o início absoluto da linguagem, assim como o zero, 
nomeando o nada, dá origem à sucessão dos números ao se tornar o 1 que se repete 
permitindo a soma. Ter ou ser o fálus indicam apenas posições diferentes na lógica da 
sexualidade. 
 
O desejo do homem o incita a buscar na mulher o fálus que ela é para ele. É o desejo 
do homem pela mulher que a torna fálus. Mas isso na dependência de ela atribuir 



 8 

valor fálico àquele homem, sem o que ela não o reconhece como portador de um fálus 
desejável. Para cada um, o objeto que o outro representa está relacionado ao fálus de 
um modo diferente, não havendo jamais a possibilidade de uma conjunção plena, uma 
unificação. A castração incide sexuando-os em pontos diferentes, produzindo objetos 
de desejo que não são complementares. Não somos metade da mesma laranja. 
Homens e mulheres estão engajados numa tentativa fictícia de reversão da própria 
castração. É isso o desejo humano: nascido da interdição, vive de tentar revertê-la.   
 
Colocar a questão da castração em termos dessa novelinha familiar: pai, mãe, filho, 
pênis, fornece apenas um modo intuitivo de pensar a questão que tem, de fato, sua 
raiz plantada na lógica da linguagem. O tempo do édipo e da castração é o momento 
da constituição subjetiva, o que representa a assunção sexual do corpo próprio, cujo 
saldo é a entrada definitiva da criança na linguagem. Visto por este ângulo, a função 
paterna é a uma função nomeante, é função de dar nome. Ele tanto nomeia o 
misterioso desejo da mãe, quanto dando seu nome ao filho, o introduz numa 
linhagem. Pai, do ponto de vista psíquico, não é aquele que compareceu com o 
esperma. Pai é um nome. Pai é um lugar simbólico onde um nome dá sentido ao 
sujeito. Nomeando o filho, o pai se torna pai, quer dizer reconhece-se pai, pois embora 
a mãe seja certíssima, o pai é uma questão de fé, de palavra da mãe. É a mãe quem 
reconhece o pai de seu filho. Isso significa atribuir-lhe valor fálico. Esse 
reconhecimento é cultural e não, necessariamente biológico. Ao nomear o filho, ao 
dar-lhe seu nome, o pai aceita ser o pai daquela criança e, com isso, a introduz numa 
família, a sua. Essa via também o leva a reafirmar sua pertença à família da qual surgiu 
como filho por esse mesmo caminho no qual, agora, conduz seu filho. Tornar-se pai é 
uma confirmação do processo de castração que aquele homem passou quando 
menino, tendo recebido de seu pai a insígnia fálica para ser transmitida quando fosse 
sua vez de ser pai. Ele faz isso com os filhos e as filhas. A ambos oferece o fálus como o 
nome do desejo da mãe, como seu significado. À aquela pergunta sem resposta com a 
qual a criança se depara quando o Outro não responde mais, quando a criança não 
sabe mais que objeto é para o desejo da mãe, o pai oferece uma resposta: o nome do 
objeto do desejo de sua mãe é fálus. Objeto que é puro nome, surgido do recalque, 
daquilo que a criança consentiu em perder para sempre. Fruto da castração. Aceitar a 
castração é aceitar que é impossível ser o objeto do desejo do Outro. Desse objeto só 
se tem o nome: fálus, o nome do nada, de um vazio de ser. É com isso que o sujeito se 
identifica: homens têm, mulheres são, mas é só um nome. Não há ser que lhe 
corresponda. 
 
O significado fálico do desejo materno se produz na forma da metáfora, ou seja, um 
significante em lugar do outro, produzindo, através dessa substituição, um efeito de 
sentido. Tornar subentendido que o objeto do desejo da mãe é o fálus, significa 
recalcar o significante desse desejo, dele só restando sua potência de significância, um 
nome, um significante transformado em significado pela ação da metáfora. Toda 
significação do desejo estará doravante marcada por esse significante recalcado. Todo 
e qualquer desejo expressa sua marca fálica e erótica de origem.  
 
A metáfora paterna realiza um duplo movimento: ela interdita o gozo da mãe ao 
mesmo tempo que autoriza o desejo: “todas, menos uma”, ou seja, troque a mãe por 



 9 

uma outra mulher. Uma mulher pela outra, outro modo de expressar a metáfora 
paterna. Para o homem então, sua mulher é seu sintoma, afirma Lacan, quer dizer, sua 
mulher é aquela vem substituir a mãe interditada.  A substituição metafórica é o 
mecanismo pelo qual o sintoma se constitui. Um sintoma estrutural, mas que a 
depender justamente do valor fálico do pai, poderá constituir-se em paradigma do 
sintoma patológico. O valor fálico do pai depende daquele que a mulher lhe atribuir, 
como também daquele recebido de seu próprio pai. Tudo estando na dependência das 
histórias edípicas que se transmitem nas linhagens da mãe e do pai, como também do 
valor fálico atribuído ao homem, pelo conjunto da sociedade, nas diferentes épocas da 
história da humanidade.   
 
O fálus vem ordenar o desejo humano. O homem só desejará aquela que estiver em 
condições de metaforizar sua mãe. A mulher, só desejará aquele ao qual atribuir valor 
fálico. Tal ordenação do desejo, a partir do fálus, ordena os campos masculino e 
feminino da sexuação, que se distribuirão entre ter ou ser o fálus significante.   
 
Ser homem ou mulher é uma questão inteiramente cultural, porém não simplesmente 
determinada por usos e costumes. Não se nasce mulher, aprende-se a ser mulher, 
conforme frase já batida de Simone de Beauvoir, assim como também não se nasce 
homem, aprende-se igualmente a sê-lo, é preciso acrescentar à constatação de 
Beauvoir. Mas, esse aprendizado não se deve a que uns usem cor de rosa e outros, 
azul, ou por serem constrangidos a brincar com boneca ou carrinho. A força cultural no 
humano é muito mais poderosa que qualquer costume sujeito a variações em 
diferentes épocas da história. Estamos, sim, submetidos e alienados à linguagem, ao 
fato de falarmos, com todo o ganho que isso traz e sempre ao custo de uma perda 
irreparável: somos castrados, nosso corpo não é completo, o sexo é a marca indelével 
dessa verdade.  
 
Qualquer um pode se situar de um ou de outro lado da sexuação. A sexualidade não 
decorre direta e simplesmente do tipo de genital que o corpo apresenta. Assumir-se 
em uma ou outra posição sexual, depende de como a mãe, o pai e o próprio filho estão 
posicionados em cada caso específico, dependendo da distribuição da potência fálica 
operante em cada núcleo familiar. Filhos podem perfeitamente serem criados sem pai 
presente, sem mãe, ou por casais homoparentais, uma vez que as questões em jogo 
são da ordem da lógica da linguagem, porém nenhum desses arranjos deixa de ter 
consequências, nada nesse campo é anódino. O corpo de cada um dos participantes da 
cena edípica está implicado, pois todo esse jogo significante não acontece nas nuvens, 
não cai do céu, ele é vivido na carne, especialmente na carne da criança que está se 
constituindo subjetivamente e cujo corpo estará a partir de então marcado por um 
modo de gozo que o definirá em sua singularidade pelo resto de sua vida.  
 
Mas, a castração não é ato que atinge apenas o corpo da criança. A passagem da 
posição da mãe para a de mulher do pai, afeta seu corpo, recolocando o desejo da 
mulher de novo em cena, ao renovar sua castração. Lembremos, o desejo é 
comandado pela falta, pela perda. Desejo é desejo daquilo que não temos. É muito 
frequente a mulher não encontrar mais o caminho do desejo pelo homem depois de 



 10 

ter um filho. A vivência da castração, separando a mãe de seu filho, reposiciona a 
mulher na trilha do desejo.  
 
Ao homem, tornar-se pai e desempenhar sua função, igualmente convoca a uma 
revisão de sua castração; trata-se agora de ele se afirmar portador do fálus que seu pai 
lhe transmitiu. Portador de que valor ele se descobrirá? Até antes dessa passagem, até 
passar de homem a pai, ele não sabe o que traz no bolso. Até aqui, as mulheres que se 
sucederam em sua vida constituíram tentativas renovadas de negar sua castração, 
uma crença juvenil de que ele poderia ter todas. A passagem pela paternidade irá 
certificar que o pai é o filho de um pai, numa linhagem que retroage ao infinito, e onde 
só há filhos... todos submetidos à mesma sina, todos signatários do mesmo acordo 
cultural, todos castrados. 
 
   
 
A metáfora paterna bem estabelecida e a castração marcada por um recalque que 
implanta o vazio, o corte no próprio corpo da criança, se traduz na capacidade que a 
criança terá dali por diante, de fazer uso da linguagem em nome próprio, e não apenas 
falar uma língua. Note-se que é sobre a língua materna que o pai opera a metáfora 
fundante do sujeito. No ponto exato em que um significante substitui o outro, ocorre 
uma torção de modo que aquele que desaparece se faz presente – por se fazer 
representar - naquele que o substitui. Daí em diante o ser falante vai operar nessa 
superfície linguageira torcida na qual o que está por trás também se diz, sem o saber, 
naquilo que toma a frente. O modo visível desse fenômeno é a criança passar a 
entender piadas, por exemplo, coisa que antes lhe era impossível. Ela agora entenda 
ironia, subentendido e mesmo, metáforas. Tente dizer a uma criança, antes do fim da 
primeira infância, que alguém é um leão. Ela provavelmente terá muito medo dessa 
pessoa. Depois de atravessar essa fase, ela saberá exatamente a que você se refere ao 
usar essa metáfora. Em termos psicanalíticos, agora a criança tem um inconsciente; 
nela já se implantou uma outra cena. A partir de então, seu mundo tem outra textura, 
ele tem sentido. O fálus significante, produto da metáfora paterna, é o elemento que 
intermediará dali por diante todas as relações humanas, garantindo o laço social.  
 
Homem e mulher são, ambos, invenções culturais, produtos da linguagem. Todavia, há 
uma diferença biológica, natural, entre os corpos da mulher e do homem, diferença 
que repercute no resultado, no modo como a castração simbólica se inscreve em um e 
outro dos sexos. Trata-se de uma diferença em relação à reprodução, diferença que 
revela a não equivalência do papel da mulher e do homem. Embora ambos forneçam o 
material genético na mesma proporção, a gestação do novo ser, é totalmente obra do 
corpo da mulher. Essa brutal desproporção, biologicamente determinada, com a 
consequente diferença que isso acarreta na dimensão cultural da diferença sexual, 
evidencia que os significantes “homem” e “mulher”, embora sejam invenções 
culturais, não constituem simplesmente uma casca externa que a cultura sobrepõe 
arbitrariamente aos sexos, constrangendo-os a uma diferença denunciada como falsa.  
 
A participação da mulher na vinda de um novo ser ao mundo é fato visível, 
incontestável. Já, a participação do homem é muito difícil de ser identificada. Ainda 



 11 

que biologicamente comprovada, o reconhecimento do pai depende exclusivamente 
da palavra da mãe. Se ela não disser, ou ao menos, não sugerir quem pode ser o pai, 
nem um teste de DNA poderá revelar a paternidade. A mãe, ao contrário, é sempre 
certa. Ela gesta o corpo e, em seguida, segue produzindo leite, participando da vida do 
filho num nível que enlaça de modo muito particular e profundo, o corpo natural, 
biológico, à dimensão cultural do desejo. Seu rebento não é uma cria. Ele é esperado e 
recebido por ela dentro da economia de seu desejo. Ele é sempre adotado como filho, 
ocupando originariamente o lugar do objeto do desejo reencontrado. A castração 
recairá sobre esse vínculo exclusivamente, pois se trata de um vínculo que pretende 
recuperar, reintroduzir o objeto perdido na constituição subjetiva da mulher. Do lado 
da mãe, a castração trata de recuperar a mulher.  
 
Ainda que não seja uma fêmea, a mulher, pela condição que seu corpo apresenta 
frente à procriação, tem os dois pés fincados em solo natural, razão pela qual ela é 
não-toda, não inteiramente constituída pela lei fálica da castração. A consequência 
disso é ter um desejo não totalmente delimitado, dele restando uma incógnita sem 
resposta. 
 
O homem não tem nada em seu corpo comparável com isso. A pequena caudinha que 
pende de seu corpo não está provida de um manual instintivo de fabricação de corpos 
humanos. No entanto, é esse órgão que o situa como portador do fálus, pois essa zona 
erógena, essa fonte de gozo, comporta a característica adequada para encarnar o 
fálus: o pênis pode ser perdido. É o medo infantil de que o pai corte seu pênis, que faz 
o menino recuar, desistir de seu desejo de conquistar a mãe para as bandas do desejo 
e do prazer descobertos na masturbação. A menina também apostou no crescimento 
de seu pênis incentivada pelo mesmo prazer masturbatório. Ambos tentam seduzir a 
mãe para que ela os tome como objeto desse desejo, seguindo assim no troca-troca de 
demandas que mantiveram com ela até então.  A constatação de que esse órgão falta 
ao corpo da mulher, endossa o temor de perda no menino e fere profundamente a 
menina que vai culpar a mãe por tê-la feito sem isso. Ela se volta para o pai, imbuída 
do propósito de recuperar esse objeto através do falo e do filho que, sendo gestado 
por ela, lhe garantirá a posse desse objeto. Embora o garoto acredite que mantendo 
seu pênis, garante a posse do falo, existe outra experiência que funciona como ameaça 
perene da perda do pênis: a detumescência peniana depois do prazer sexual.  A perda 
da ereção permanece como um lembrete de que a potência máxima, a possibilidade 
de um gozo contínuo e sem fim, não está a seu alcance. Ele não é a exceção que 
confirma a regra do conjunto dos homens: ele não é o Pai de todos, aquele que possui 
todas as mulheres. Ele pode tornar-se pai, e através disso, representará a Lei do Pai 
junto a seu filho, mas não estará menos sujeito a ela.  A castração também o alcança e, 
ao assumir o lugar de pai ele dá testemunho de que seu desejo também foi 
normativizado pela Lei cultural de interdição do incesto. Ele constata e comprova que 
não é a mãe que ele deseja. Aquela que despertou seu desejo e com quem ele teve o 
filho, é uma mulher. Ele aceitou trocar sua mãe por uma mulher. O pai é uma metáfora 
viva, evidenciando que aceitou a limitação do gozo, interdição a ser transmitida agora 
em nome do Pai. No mundo do ser falante, filhos são produzidos por um desejo 
culturalmente estruturado sem nenhum vínculo com o instinto de preservação da 
espécie, motor do acasalamento na natureza. 



 12 

 
Ainda assim, o corpo conta muito em toda essa questão, porém é como corpo 
marcado pela linguagem que ele opera. Não existe o tal instinto materno, um amor 
inquestionável, comandado pela mais profunda natureza da mulher. Toda mãe é 
sempre adotiva. Ela adota sua cria, tornando-o seu filho, em nome de seu interesse de 
recuperação do objeto fálico perdido em sua castração e disso, ela e o filho terão de 
ser castrados. 
 
As questões em cena no complexo de castração, além de inaugurarem a subjetividade 
da criança, refundam as subjetividades do homem e da mulher. Participar como 
protagonistas do complexo de Édipo e da castração que é seu saldo, permite ao 
homem provar-se pai e à mãe, reinventar-se mulher.  A cada novo filho, essas mesmas 
questões se colocarão, sempre com resultados inéditos.   
 
Escolher uma parceria para o encaminhamento do desejo e com ela instaurar a 
dimensão da parentalidade, inaugura o período da maturidade. Transformar o vínculo 
efêmero do exercício da sexualidade, no vínculo inquebrantável da parentalidade, é 
uma prova de refundação subjetiva que exige a retomada de todos os pontos que 
fundamentam a constituição subjetiva desde seu ato inaugural: o Édipo e a castração.  
 
Do lado do homem, escolher a mulher que será a mãe de seus filhos, significa que a 
metáfora paterna será agora verificada. Até aqui, ou seja, no longo período da 
adolescência, o rapaz é uma espécie de Don Juan, cumprindo à risca a interdição do 
incesto: “todas, menos uma”. A ênfase no “todas” se ata à busca do gozo que, todavia, 
foi interditado. Do “todas, menos uma” o rapaz só retém o “todas”. Quando, de todas 
as mulheres, aquele homem afirma que só uma delas será mãe de um filho seu, ele se 
autoriza a ocupar o lugar de representante do pai, e com isso, autoriza-se finalmente o 
desejo; agora a interdição ao gozo se completa pela autorização do desejo. Só agora 
seu desejo estará plenamente assumido em seu nome. Só agora, o adolescente conclui 
o processo de castração, com a perda concomitante que isso implica: escolher uma 
mulher e perder todas as outras. Essa mulher única, é aquela que realizará a metáfora 
paterna, substituindo a mãe única, por uma única mulher. Mesmo quando essa 
passagem é reproduzida com outras mulheres, em novos arranjos familiares, a cada 
vez, será sempre uma única mulher que se torna mãe.  
 
A mulher igualmente encara, por meio de seu ato de escolha do parceiro (pai de seu 
filho), a mesma prova de refundação subjetiva: também ela abandona o longo período 
em que a sexualidade exercitou-se sem atingir seu alvo: o filho-fálus, agora buscado 
em caráter definitivo no corpo do homem, o que exigirá a renovação do ato de 
castração. Ao se torna mãe, a jovem se abre à possibilidade de se reafirmar mulher.  
 
A passagem da adolescência para a maturidade, requer a marca subjetiva, pois apoia-
se inteiramente em escolhas do sujeito. Escolhas, é certo, sobredeterminadas pelas 
marcas originadas na primeira edição de seu drama edípico, drama do qual o sujeito 
também participou, ainda que como resultado do arranjo do cenário. Agora, no 
entanto, essa participação o implica muito mais responsavelmente, pois o convoca a 
fazer uma escolha: o homem escolherá uma mulher que o reconhecerá portador da lei 



 13 

de castração, e a mulher, escolherá aquele que poderá refundar sua feminilidade. O 
sujeito repete, assim, o drama edípico, consagrando-o em nome próprio, ou seja por 
sua própria escolha, revelando com isso as marcas de sua singularidade. Essa etapa de 
passagem definitiva para a maturidade, independe de o casal ter filhos. Importa, sim 
que essa possibilidade exista. Quer procriem ou não, ambos estão à altura desse 
desafio e aceitam a prova que isso implica. 
 
É na intersecção de duas histórias prévias que a criança se situa como homem ou 
mulher, num processo de sexuação que responde à distribuição de valor fálico. A 
importância central que o valor fálico tem para o encaminhamento do ato de 
castração, não se deve à prepotência masculina, não sendo a expressão do machismo 
do burguês branco ocidental. Tampouco representa uma desvalorização da mulher 
que, por isso, estaria relegada a uma posição subalterna ao homem. Ao contrário, o 
machismo, ao expressar horror e ódio à mulher, torna evidente um processo 
civilizatório mal encaminhado e frágil. Ele é a expressão da fragilidade do homem para 
assumir seu lugar de pai e como tal desencadear a castração da mãe onipotente e da 
criança que, presa a essa situação, pode nunca advir como sujeito de seu destino. Pelo 
lado da mulher, essa situação é profundamente alienante. Sem a refundação subjetiva 
que a castração representa, a mãe está presa na posição fálica. Longe de representar o 
empoderamento feminino, essa situação impede que a mulher entre em cena 
novamente, impedindo o desejo de circular. Quanto mais desvalorizado o fálus estiver, 
menos o homem vai portá-lo com eficiência, menos será pai e menos a mulher será 
mulher. A falta da castração é a falta do pai, não exatamente porque ele não está na 
família, mas porque não foi inscrito por uma palavra da mãe e se a mãe não o 
inscreveu, foi por não lhe reconhecer valor fálico. Assim nascem os “machões”, assim 
se perpetua a agressividade, assim é o mundo que só comporta um ou outro, mundo 
de diferenças irreconciliáveis, ódios mortais, intolerância. Nesse mundo no qual o 
processo simbólico da subjetivação não se conclui, parando a meio do caminho, não há 
lugar para dois – o outro é um não-eu que me anula, me aniquila, e que precisa ser 
aniquilado. 
 
Na contemporaneidade, o próprio conjunto social desvaloriza o fálus.  O valor fálico do 
homem é confundido com machismo e o valor fálico da mulher é condenado pelo mal 
entendimento de sua condição de objeto do desejo. Esses conceitos, extraídos do 
campo da psicanálise, são aplicados de modo equivocado ao campo da análise social, 
misturando a luta legítima por igualdade de direitos civis, à igualdade de sexos que 
acaba por eliminar a importância da diferença sexual como inserção, no próprio corpo, 
da lógica do sistema simbólico, incorporação incontornável para a constituição do laço 
social civilizatório.  Esse equívoco vai ainda mais longe e segue desvalorizando o fálus 
que o homem porta, quando o convoca para mero coadjuvante da mãe na lida com o 
filho. É evidente que o homem deve ajudar a mulher nos afazeres domésticos e 
maternos, uma vez que as demandas da vida mudaram na sociedade atual. Não só 
homens e mulheres trabalham fora de casa o dia todo, como já não é mais possível 
contar com amas de leite ou mesmo com familiares para esse socorro. Porém, não é 
absolutamente isso que o faz pai. Não é por simular, em seus gestos, a mãe da criança, 
que o pai se torna pai. Ser pai é tarefa bem mais complexa e não passa 
necessariamente pelas atividades domésticas de puericultura. A ele cabe introduzir a 



 14 

criança no universo simbólico, através do significante fálico que ele porta porque tem 
pênis, fálus que a mulher é, justamente porque não o tem. O corpo da mulher, dentre 
os dois sexos, é aquele que melhor espelha uma falta que tem que ser sabida no 
corpo.  O português lusitano ainda guarda mais à flor da pele essa conexão do saber ao 
sabor. É bem disso que se trata: o corpo tem que saber a falta, ainda que nele não 
falte nada. Ele tem que saber uma falta que é de ordem simbólica, cuja lógica exige 
uma ausência no ponto de partida. A mulher, longe de ser um objeto de posse do 
homem, é objeto para o homem, para o desejo, objeto puro nada, falta encarnada. Ela 
encarna a pura diferença, ela é o Outro sexo, inclusive para si mesma. A mulher é o 
que falta, mediante o que a gente deseja.  
 
O saldo da implantação da falta simbólica no corpo, resulta na determinação da forma 
de gozo daquele sujeito, podendo estar em consonância com o seu sexo biológico, ou 
não, observando-se que o “ou” aqui empregado não é o “ou” da indiferença. Ele não 
exprime um “tanto faz!”, pelo contrário, “ou” aqui é exclusivo, ou seja, a diferença 
conta na questão da sexuação, ela é o fator decisivo, sendo justamente a diferença 
absoluta, radical, que constitui a sexualidade como perda, como secção e, por isso 
mesmo, como desejo. O gozo sexual, seja de que tipo for, é a expressão de uma 
escolha que necessariamente situa esse gozo, de um ou de outro lado do espectro 
sexual:  aqueles que tem o fálus, ou aqueles que o são. 
 
Professar e defender a sexualidade como indiferente, significa negar-lhe seu caráter 
desruptivo, escandaloso e traumático. Afirmar o sexo dos anjos serve ao ser humano 
como tentativa de evitar contar-se a si mesmo como mais um dentre os anjos caídos 
que todos somos. 
 
                                                                                                                               Setembro/2018. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


