O QUE E UMA MULHER?!

Regina Steffen

O que é uma mulher? Ainda que esta questdo pareca 6bvia, sua resposta, no entanto,
é bastante complexa, sendo mesmo, impossivel.

Do ponto de vista psiquico, mulher, homem, pai e mde sdo constructos culturais,
simbdlicos, portanto. Isso quer dizer que a diferenca sexual no ser humano vai além da
dimensdo bioldgica do corpo, ndo se restringindo a identidade de género,
condicionando a questdo da sexualidade a lugares simbdlicos a serem ocupados e, cuja
ocupacao determinard posicdes sexuais diferentes entre eles. Assim é que “mae” e
“pai”, ndo sdo sinbnimos de homem e mulher, indicando que a depender do lugar
simbdlico de onde o sujeito fala, muda certa dimensao de sua sexualidade.

Foi Freud, com a descoberta do inconsciente, quem definiu essa dimensao cultural do
humano, dimensdao que se deve ao fato de o ser humano falar, aspecto que o
diferencia completamente dos demais animais.

A descoberta do inconsciente revela que a forga propulsora da vida humana nao é o
instinto, for¢a da natureza destinada a manter a vida, mas sim, o desejo. Na verdade, o
ser humano nasce quase desprovido de instintos, chegando ao mundo sem nenhum
roteiro que o habilite a sobrevivéncia. Todo filhote humano precisa ser socorrido por
outro ser humano que atenda suas necessidades. O problema se redobra, uma vez que
esse outro que vem em seu socorro, tampouco conta com um roteiro instintual para
exercer essa funcdo. E a linguagem que faz as vezes do instinto que nos falta. Ela
antecede a vinda do ser humano ao mundo, que ja nasce mergulhado nesse caldo
linguistico/cultural.

Diante de qualquer desconforto, o bebé reage chorando. Seu grito (simples ato reflexo
de descarga) é interpretado pelo Outro materno como um pedido. Ao transformar o
grito em pedido, o Outro interpde a fala como mediadora das relagdes humanas,
estabelecendo o vinculo que une mde e bebé, base do que, a seu tempo, se tornara
um ser falante. Apropriar-se da linguagem até saber fazer uso dela - o que significa
mais do que so reproduzir palavras - serd um desafio que ocupara toda a primeira
infancia da crianca e cujo saldo é o surgimento do sujeito falante. O ser falante é o que
a psicanalise define como sujeito do desejo, sujeito sexuado. Dai a sexualidade ser o
conceito central da psicanalise.

! Texto elaborado a partir das reflexdes sobre esse tema, apresentadas no Café Lacaniano, em setembro
de 2018, na Livraria Cultura em Campinas, S.P.



Introduzida assim de modo abrupto, é possivel perguntar-se: o que a sexualidade tem
a ver com isso? De que modo ela entrou ai no meio do assunto? De que modo, sujeito
equivale a sexo e a desejo?

Primeiramente é preciso lembrar que “sujeito” ndo é a pessoa. Sujeito é o sujeito do
inconsciente, uma parte separada e desconhecida da pessoa e que, no entanto, a
comanda. Esse ser dividido, é o sujeito da psicanalise. Dessa divisao ja da pra presumir
a origem do conceito de sexualidade a partir da ideia de seccdo, corte, o que deve
servir de alerta contra a superposicdo do conceito de sexualidade ao de genitalidade.
Esses conceitos ndo sdo sindbnimos e ndo se confundem na psicanalise. A sexualidade
nao se reduz a genitalidade. Embora a sexualidade tenha a ver com o corpo do ser
humano, ela ndo se define apenas pelo aspecto fenotipico, nem tampouco é
comandada pela fisiologia e seus hormonios. Nao somos homem ou mulher sé porque
nascemos com um corpo de homem ou de mulher. Se assim fosse, seriamos machos e
fémeas, porém, como o comportamento sexual humano ndo responde ao instinto de
preservacao da espécie, nada temos de fémeas e machos. Nossa sexualidade é
inteiramente comandada pelo desejo e nao pelo instinto natural. O desejo é produto
da cultura, do universo simbdlico onde mergulhamos antes mesmo de nascer e do qual
temos que nos apropriar para nos tornarmos ser de desejo. Dai homem, mulher, pai e
made serem posicdes simbdlicas a serem assumidas. Ndo nascemos homem ou mulher,
a gente se torna homem ou mulher. Tornar-se sexuado, coincide com a aquisi¢ao da
linguagem, constituindo uma posicao especifica de fala, um lugar singular de fala que
caracteriza uma posi¢ao de gozo igualmente singular.

A linguagem, sendo um sistema simbdlico, obedece a ldgica prépria desse sistema que
opera a partir de marcas, cifras, letras, significantes. Tais elementos representam algo
ausente que, uma vez simbolizado, se torna presente. O sistema simbdlico se apoia no
vazio daquilo que, no entanto, ele representa. Pensemos na primeira marquinha que
um cacador-coletor, na aurora da humanidade, fez num osso de antilope para cifrar
uma caca’. Essa marca retira aquela caca especifica da massa indistinta de cacas,
recorta-a, e a representa por aquele simples traco. Estd em jogo nesse gesto primitivo,
a raiz da légica que sustenta o sistema simbdlico: um recorte, uma descontinuidade
daquilo que seria uma massa indistinta, um inicio forjado, algo extraido do conjunto,
um vazio daquilo que ndo estd |3, mas que, todavia, ai se representa. Para saber que
fez uma caca, o cacador ndo precisara mais da presenca fisica da caca. Dela, ele tem o
representante, sua cifra. A possibilidade da contagem ja se perfila no horizonte.

A entrada de qualquer ser humano na linguagem refaz esse mesmo caminho. Ele
também se faz representar, se identifica por um traco no Outro, uma marca do
primeiro encontro da mde com o filho. Tal marca no Outro indica o lugar que esse
filho, e nenhum outro, ocupa na economia do desejo dela. Qualquer tragco desse Outro
(a mde) um olhar, um esgar, um som, em fim, qualquer traco se torna um signo
daquilo cujo encontro o filho representa. Para o filho, entretanto, essa marca ndo é um
signo. Ele ndo sabe qual coisa sua existéncia vem atualizar. Desse encontro que
constituiu um reencontro de alguma coisa, a crianga so tem acesso ao trago, marca de

2 Lacan, J. Semindrio 9 — A Identificacéo. Inédito. Licio de 6/12/1961.



sua singularidade, aquilo que o diferencia de modo absoluto de todo mundo, de
qualquer outro filho. O fato curioso é que: se o reencontro de alguma coisa esta
marcado, entdo, essa coisa tem existéncia e seu reencontro teria efetivamente
acontecido, sendo possivel se repetir. Cada vez que a mae acolhe o filho, o alimenta,
cuida dele, fala com ele, essa marca se repete, marcando o reencontro daquilo que ele
representa para ela, daquilo cuja auséncia ele é a presenca. Aqui também estd em jogo
uma auséncia, um vazio, e um elemento simbdlico (o traco) que torna presente o
ausente. O traco undrio, singular, indica o Outro como o lugar da Coisa elidida3, sendo
nesse ponto exato que o novo sujeito podera se instalar ao final do longo processo de
sua constituicdo subjetiva.

O primeiro tempo da implantacdo da linguagem na vida - e no corpo - da crianca se da
através de um objeto que vai e vem, que ora estd, ora ndo estd, trata-se do seio. Esse
repetido movimento de alternancia marca no prdéprio corpo a funcdo simbdlica que
opera pela dindmica da presenca e da auséncia, do cheio e do vazio, do prazer e do
desprazer.

O seio, ja entdo simbdlico, ndo é de inicio identificado pelo bebé como parte do corpo
da mae. De fato, o seio pertence ao bebé e ndo a mae, uma vez que produz leite para
o bebé, estando inclusive em sintonia com o ritmo de suas mamadas. Como objeto
alimentador, o seio é mesmo do bebé, porém ndo estd em seu corpo. Desde sempre,
ele se constitui como um objeto perdido, um objeto que é preciso ser demandado ao
Outro. A vivéncia primitiva da auséncia do objeto, de um vazio, de um encontro que
nunca é total, posto que em dado momento o objeto some e a crianga fica sem ele, da
origem a um divertido jogo, através do qual a crianga comega por se identificar com o
objeto desse vai-e-vem. O seio, tomado como objeto que se perde, objeto de uma
certa alternancia, funciona, ja aqui em tempos muito primitivos, muito além da
dimensao de fonte de alimento. Por mais satisfeita que sua fome fique, sempre resta
para o bebé a insatisfacdo de uma perda, uma auséncia, um vazio impossivel de ser
preenchido completamente. E nesse ponto que aparece o primeiro esbogo da fala. A
brincadeira do sumiu/apareceu que diverte tanto as criangas nessa idade, evidencia o
prazer que a crianca experimenta ao se identificar com esse objeto que, embora
ausente em seu corpo, passa, por meio da identificacdo, a ser dela e do Qutro,
podendo ser invocado pela criangca, mesmo nado estando em seu corpo, pela magica da
fala que torna presente o ausente. Isso nos mostra a importancia de a mae permitir
gue a auséncia ocorra, que a crianga possa vivencia-la. Nunca é demais repetir que a
auséncia em questdo é simbdlica, ndo se tratando evidentemente de que a mae deva
deixar a crianca mal alimentada, com fome. A mde proverd o filho dessa vivéncia de
auséncia/presenca, desde que o encontro com o filho/objeto tenha sido um encontro
fracassado, ndo tendo preenchido totalmente o corpo da mde ao ponto de ela ndo
precisar mais seguir buscando, seguir desejando. E a persisténcia do desejo materno
gue garante o movimento de alternancia entre presenca e auséncia do seio, tornando-
o simbdlico. E isso que vai dar origem aquela brincadeira, inicio da fala em sua funcdo
de lago com o Outro. A relagdo que a crianga mantém com o seio é a de uma demanda
ao Outro, que parece lhe responder também com uma demanda. A crian¢a demanda

3 Lacan, J. A Identificagéo, licio de 4/4/1962. Vers3o inédita.



comida e o seio demanda ser comido, uma vez que comparece cheio de leite. A
dificuldade que a crianga vivencia nessa primeira fase, ndo é com o desejo do Outro
materno e sim, com a presenca de outra crianga, um irmdo mais novo, que servira de
imagem de identificacdo para ela, uma identificacdo marcada pela rivalidade, pois a
crianca que me espelha parece muito mais bem situada que eu em relacdo ao seio
alimentador. E a paixdo invejosa que comandard a identificacio neste periodo.
Embora haja circularidade entre as demandas (comer/ser comido), a
complementaridade total entre a mae e o filho ndao é possivel. Entre seres falantes
persiste sempre um espaco vazio, um buraco que nada preenche. Do lado da mae ha o
reencontro de um objeto perdido desde sempre, encontro que se prova fracassado,
entdo. Do lado do filho, desse reencontro sé restou um traco: o traco do nada.

O préximo movimento do investimento libidinal, vai se dar em torno do treino dos
esfincteres. Nesta fase, sdo os excrementos que ocupardo o lugar do objeto do desejo
do Outro. Agora é a mae quem demanda ao filho, pedindo-lhe as fezes, a urina, tudo
num tempo determinado, num lugar especifico, segundo certas regras, todas
demandas de cardter puramente cultural. Tal treino nada tem de natural, nenhuma
funcdo organica depende dele para se realizar. Esse treino ndo existe em nenhum
animal, a ndao ser naqueles domesticados, ou seja, aqueles que transitaram para o
mundo humano, deixando de ser selvagens. A caracteristica desse periodo é a mae ser
percebida como Outro que demanda algo ao filho. As fezes, objeto mais proeminente
dessa demanda, ocupam um lugar que esta além da pura e simples eliminacdo de
excremento. Elas constituem o primeiro presente, simbolo do dom de amor. E a
crianga quem, agora, controla esse dom: a mae pede e a crianga da se quiser.

Até aqui, o desejo do Outro ndao constitui nenhum problema para a crianga que
acredita saber o que esse Outro deseja. Crianca e objeto parecem se unificar nesse
saber. O desejo ndo passa de uma demanda circular. O objeto em questao (as fezes),
diferentemente do seio, estd no corpo da crianca. Atender a demanda do Outro
representa abrir mao de parte do préprio corpo em prol do Outro, porém a dimensao
de dom de amor que essa oferta assume, permite a crianca considerar-se, apesar da
perda, parte do corpo do Outro, confirmando-se, ela prdpria, objeto do desejo do
Outro.

Uma nova etapa do desenvolvimento infantil e da aquisicdo da linguagem como
possibilidade de fazer uso dela, comeca a se delinear em consequéncia da descoberta
das sensacOes prazerosas que os 0rgdos sexuais produzem, em parte provocadas pela
higiene que a mae realiza na crianca e também pela importancia que os drgdos
excretores parecem assumir para a mae na fase de treino dos esfincteres. Outro fator
importante para a implantacdo dessa fase decisiva é a descoberta do prazer sexual que
a crianca experimenta com a masturbacdo. Neste ponto, a libido se encaminha para o
pénis. O menino logo identifica esse érgao como fonte do maior prazer que é possivel
sentir. A menina, por sua vez, encontra seu clitéris nessa mesma posicao. Comparado
com o tamanho do pénis do menino, ela logo pensa que estd em desvantagem.
Acredita, entdo, que seu pequeno clitoris vai crescer. Ambos adotam a tese da
presenca universal do pénis, hipdtese sustentada pelo prazer sexual masturbatério. A
made também é atribuida a posse de um pénis, fonte de imenso prazer.



Do prazer descoberto na masturbagao, no entanto, a mae nao participa, ndo sendo ela
guem o promove. Mesmo que a crianca tente inclui-la, a mae ndo responde de volta.
Desfaz-se a circularidade do desejo e da demanda que presidiu o vinculo mae/crianca
até aqui. Até agora havia uma troca de demandas na qual um pedia e o outro tinha o
objeto para responder ao pedido. Que objeto a crianca é agora para a mae? Que
desejo habita a mae? Desse momento em diante a crianca se descobre sem recursos
diante do desejo da mae. O afeto que surge é a angustia. Estes eventos preparam a
entrada em cena do pai. A crianca comeca a supor que ele tem uma funcdo em toda
essa histdria. O pai é portador de um pénis ainda maior, infere a crianca, ao considerar
a estatura do pai. E a ele que a mie recorre nesse intercAmbio do qual a crianca ndo
participa. O proprio tema do nascimento das criangas surge nesse contexto e a crianca
pressente nisso a participacdo do pai. Ela comeca a perceber que seus pais a fizeram e
que ela é fruto de um desejo que circula entre ambos e cujo objeto a mae nao
demanda a crianca. Ela ndo é o objeto do desejo da mae.

Descobrir que a mae deseja e que se deseja é porque |he falta algo, significa ter que
admitir que a mae nao é onipotente como a crianga sempre acreditou. Além do mais, é
ao pai que a mae recorre na busca de seu objeto, a crianca estd de fora desse circuito.
O que a mae quer? Ja ndo hd mais como a crianga saber. No ponto exato em que o
desejo e o gozo encontram os 6rgaos genitais, a crianca, em desespero diante do
enigma do desejo materno, se da conta da existéncia do pai e de sua funcao.

O que é um pai? Pai é aquele que nesse momento se incumbe do desejo da mae,
aquele para quem o desejo dela se volta. A relacdo pai/mae que a crianga percebe
representa para ela uma interdicdo de desejar a mae, de desejar integrar o corpo
desse Outro primitivo e de ser por ele inteirado. O gozo (o usufruto) do Outro esta
interditado a partir do momento que o pai assume sua fung¢ao na posicao de terceiro a
mediar a relacdo fechada no dueto mae/filho-falus. Ele sabe e porta o que a mae
deseja. Interditar a mae a crianga e a crianga a mae, significa dizer: esta é sua mae e
minha mulher. Sua made ndo pode ser sua mulher. Ao mesmo tempo, o ato paterno
convoca a mae a voltar a ser mulher, desistindo também ela de um objeto (o
filho/falus) cuja posse é impossivel. O pai cria um segundo significante para designar a
mae: mulher. Esse ato é o que em psicanalise se chama castra¢do. A mae esta castrada
de seu filho, e ele, dela. A castracdo incide sempre na relacdo dual e circular da mae e
sua crianca. Esse é o vinculo que até agora vinha sendo mantido no troca-troca de
demandas, que intermediado pelo pai, passara a ter um buraco, um interdito, um
espaco vazio impossivel de ser preenchido, uma falta que, a partir de entdo, sera o
motor do desejo. O sujeito é essa propria falta, esse vazio, esse desejo: sujeito é o
desejo do Outro, com toda a ambiguidade que o genitivo comporta: desejar o Outro e,
ao mesmo tempo, ser desejado pelo Outro. Ao interditar o gozo do Outro (énfase na
ambiguidade do genitivo), o pai, simultaneamente, autoriza o desejo. Ele diz: todas,
menos uma.

Ao afirmar: “esta é sua mde e minha mulher”, o pai produz um ato que,
simultaneamente, afeta os trés envolvidos na cena, castrando-os. Do lado do filho, ele
divide o Outro primitivo em duas fungbes diferentes em relagdo ao desejo (mae e



mulher), uma das quais a crian¢a terd de abandonar (a mae). Ao mesmo tempo, ao
castrar a mae de sua crianga, ela a divide em duas dimens&es simbdlicas: uma mulher
gue como qualquer outra estd submetida as leis do desejo e outra - a mae - para
sempre fora do jogo. Através do mesmo ato, o pai também se reconhece sujeito a Lei
do desejo. Ele elegeu uma mulher que seu desejo sexual tornou mae de seu filho. Ela é
sua mulher, ndo sua mae. Isso evidencia que o pai também estd sujeito a Lei da
castracdo. Também ele aceitou esse limite, tendo substituido sua made por uma
mulher. A castracdo ndo impede o desejo, antes o autoriza. O acasalamento no mundo
humano esta totalmente submetido a lei do desejo e ndo ao instinto de reproducdo da
espécie. O desejo, nasce para o sujeito, normativizado por essa Lei cultural. Ou seja, ha
uma ordenacado do desejar humano que ndo é comandado pelo instinto, e sim por leis
culturais de acasalamento, em consequéncia do que a mae ndo desperta mais o
desejo, cujo significante é recalcado, inaugurando o inconsciente subjetivo, a Outra
cena, lugar do insabido. S6 outra mulher, que ndo a mae, poderd despertar o desejo.
Essa Lei vale pra todos, inclusive para o pai.

Desejar, entre humanos ndao é uma determinac¢do natural; nada de cio entre nds; nada
de temporada de acasalamento; nada de acasalamento com qualquer membro da
espécie. Entre nds, o encontro sexual é comandado pela Lei cultural da interdi¢do do
incesto e da exogamia. S6 nessas condicdes o homem tem uma erecdo e a mulher
consente com o ato, ou seja, é o desejo que comanda a sexualidade humana. Desejo
moldado na interdicdo da mae e apoiado na falta que essa interdicdao instala. Sem
castracdo a sexualidade estd totalmente comprometida, uma vez que castragao,
sexualidade e subjetividade sdao termos extraidos do mesmo fulcro. O pénis se faliciza,
respondendo agora ao desejo e ndo mais a simples producdo de esperma. E como se o
homem nao tivesse mais um pénis e, sim, um falus (o pénis simbdlico).

Homem é entdao uma criag¢ao cultural, um significante que identifica aquele que porta
o falo, identificando um lado de sexuacdo possivel ao ser humano. Todos que se
sexuarem desse lado, estardo inteiramente circunscritos pelo significante falico,
portardo o falus na qualidade de representantes da Lei cultural. Os homens constituem
um conjunto. O que os circunscreve é um Pai, que teria o poder de desejar a mae e
realizar com ela o ato de uma conjuncdo plena, sem nenhuma interdicdo, sem falta
nenhuma. Como esse Outro absoluto ndo é nenhum dos homens, ele ex-siste,
existindo apenas nessa condicdo de alteridade radical, absoluta, como excecdo que
confirma a regra de castracdo para todos.

A mulher também esta submetida a Lei da castracdo, que ndo incide s sobre os
homens. Ocorre que para ela a questdo é bem mais complexa que para o homem.
Primeiro porque, estando a mae interditada como objeto de desejo, o grupo das
mulheres ndo se fecha num conjunto. A Lei determina: “todas, menos uma”, e assim a
conta ndo fecha, o que leva Lacan a afirmar que a mulher é ndo-toda. Ou seja, ela se
submete a lei falica, lei do desejo, mas ndo-toda. A mae, é bom lembrar, ndo é um ser
mitico como aquele Pai que faz excecdo a regra da interdicdo do gozo, ex-sistindo
apenas como operador ldgico. Ela é a mulher do pai, mulher que deseja e que busca
no homem o falus que ele porta, engravidando e parindo a crianga. Ndao estando
circunscrita por um conjunto fechado, A Mulher ndo existe como conjunto. S6 existem



as mulheres, uma a uma, cada qual com seu desejo sempre inomindvel, um desejo ndao
todo delimitado, ndao possivel de ser definido completamente. Dada essa condigdo
especifica do desejo da mulher, ela participa de um gozo duplo que em parte transita
pelo misterioso gozo do Outro. Dai a complexidade da questdo que abre estas
reflexdes: o que é uma mulher? Questdo de certa forma impossivel de responder. Nao
ha saber possivel, absoluto, sobre o que é uma mulher ou sobre o que quer uma
mulher. Interrogacdo na qual Freud se deteve, e sobre a qual Lacan avancou, levando a
guestdo da sexualidade até o coracdo da légica que opera no universo simbélico, na
linguagem.

Mulher é mae interditada, é o falus desejante porquanto objeto perdido, inalcancavel,
buscado no corpo do homem pelo engodo do pénis ereto. Desejo que ela despertou
pelo engodo de sua sedugao. Homem e mulher s3ao simulacros, mas isso ndo deve ser
tomado como simples fingimento ou mentira proposital. Fazer-se passar por outra
coisa é a esséncia do significante. Homem e mulher sdo significantes e como tal, ndo
poderiam ser mais que simulacros. Ambos se definem em sua subjetividade por uma
referéncia especifica ao mesmo significante: o falus, dividindo-se entre os que o tém e
0s que o0 sdo. Aqui ja se pode vislumbrar a que ponto a estrutura simbdlica, a
linguagem, nos invade, marcando nosso corpo e ordenando nosso gozo.

Uma mulher é mulher sendo o falus. E no exercicio de sua sexualidade que a mulher é.
Ela é mulher ao desejar o falus que o homem porta e, por esse desejo, consentir com o
ato sexual, tendo prazer apesar da devastacdo que o homem representa para ela. O
homem a penetra e isso constata que nela ha um buraco, dentro do qual ndo hda nada.
O ato sexual verifica a castracao feminina. Ser mulher é gozar num ato que tem os
mesmos ingredientes de uma violéncia, de um estupro, a diferenga residindo no
consentimento que seu desejo da ao ato. A mulher transforma devastacdao em gozo.
Para que essa transformagao ocorra, ela precisa atribuir valor falico ao homem. Sem
isso, ndo pode deseja-lo e sem o desejo dela, o ato sexual é violéncia.

E porque ndo tem o falus que a mulher o é. Ser o félus é possuir a chave do desejo, é
ser seu objeto. O termo objeto aqui, ndo tem a conotacdo de coisa com a qual se pode
fazer o que quiser. O objeto na psicanalise é causa do desejo e, como tal, ele é a pura
falta. O objeto é aquilo que reveste a falta da Coisa, revestindo o buraco vazio do ser.
Essa espécie de desprovimento ndo é destino exclusivo da mulher e ndo a torna menos
ou inferior ao homem. O homem também se organiza ao redor dessa mesma falta. O
fato de portar o falus ndo o faz menos castrado do que ela. Ele porta o falus como
representante da castracdo que a ambos despossui da onipoténcia. O falus é o nome
do nada, uma espécie de zero que opera justamente porque nomeia o nada e, ao
nomea-lo transforma-o em falta, desencadeando o movimento incessante da busca: a
isso chamamos desejo. O falus é o inicio absoluto da linguagem, assim como o zero,
nomeando o nada, da origem a sucessdo dos numeros ao se tornar o 1 que se repete
permitindo a soma. Ter ou ser o falus indicam apenas posicbes diferentes na légica da
sexualidade.

O desejo do homem o incita a buscar na mulher o falus que ela é para ele. E o desejo
do homem pela mulher que a torna falus. Mas isso na dependéncia de ela atribuir



valor falico aguele homem, sem o que ela ndo o reconhece como portador de um falus
desejavel. Para cada um, o objeto que o outro representa esta relacionado ao falus de
um modo diferente, ndo havendo jamais a possibilidade de uma conjuncdo plena, uma
unificacdo. A castracao incide sexuando-os em pontos diferentes, produzindo objetos
de desejo que ndo sdo complementares. Ndo somos metade da mesma laranja.
Homens e mulheres estdao engajados numa tentativa ficticia de reversao da propria
castracdo. E isso o desejo humano: nascido da interdicdo, vive de tentar reverté-la.

Colocar a questdo da castracdo em termos dessa novelinha familiar: pai, mae, filho,
pénis, fornece apenas um modo intuitivo de pensar a questdo que tem, de fato, sua
raiz plantada na logica da linguagem. O tempo do édipo e da castracdao é o momento
da constituicdo subjetiva, o que representa a assuncdo sexual do corpo préprio, cujo
saldo é a entrada definitiva da crianca na linguagem. Visto por este angulo, a fungao
paterna é a uma funcdo nomeante, é funcdo de dar nome. Ele tanto nomeia o
misterioso desejo da made, quanto dando seu nome ao filho, o introduz numa
linhagem. Pai, do ponto de vista psiquico, ndo é aquele que compareceu com o
esperma. Pai é um nome. Pai é um lugar simbdlico onde um nome da sentido ao
sujeito. Nomeando o filho, o pai se torna pai, quer dizer reconhece-se pai, pois embora
a mie seja certissima, o pai é uma questdo de fé, de palavra da mie. E a mie quem
reconhece o pai de seu filho. Isso significa atribuir-lhe valor falico. Esse
reconhecimento é cultural e ndo, necessariamente biolégico. Ao nomear o filho, ao
dar-lhe seu nome, o pai aceita ser o pai daquela criang¢a e, com isso, a introduz numa
familia, a sua. Essa via também o leva a reafirmar sua pertenca a familia da qual surgiu
como filho por esse mesmo caminho no qual, agora, conduz seu filho. Tornar-se pai é
uma confirmacao do processo de castracdao que aquele homem passou quando
menino, tendo recebido de seu pai a insignia falica para ser transmitida quando fosse
sua vez de ser pai. Ele faz isso com os filhos e as filhas. A ambos oferece o falus como o
nome do desejo da mie, como seu significado. A aquela pergunta sem resposta com a
qual a crianca se depara quando o Outro ndo responde mais, quando a crianga nao
sabe mais que objeto é para o desejo da mae, o pai oferece uma resposta: o nome do
objeto do desejo de sua mae é falus. Objeto que é puro nome, surgido do recalque,
daquilo que a crianga consentiu em perder para sempre. Fruto da castragao. Aceitar a
castracdo é aceitar que é impossivel ser o objeto do desejo do Qutro. Desse objeto sé
se tem o nome: falus, o nome do nada, de um vazio de ser. E com isso que o sujeito se
identifica: homens tém, mulheres sdo, mas é s6 um nome. Ndo ha ser que lhe
corresponda.

O significado falico do desejo materno se produz na forma da metafora, ou seja, um
significante em lugar do outro, produzindo, através dessa substituicdo, um efeito de
sentido. Tornar subentendido que o objeto do desejo da mde é o falus, significa
recalcar o significante desse desejo, dele sd restando sua poténcia de significancia, um
nome, um significante transformado em significado pela acdo da metafora. Toda
significacdo do desejo estara doravante marcada por esse significante recalcado. Todo
e qualquer desejo expressa sua marca falica e erdtica de origem.

A metafora paterna realiza um duplo movimento: ela interdita o gozo da made ao
mesmo tempo que autoriza o desejo: “todas, menos uma”, ou seja, troque a mae por



uma outra mulher. Uma mulher pela outra, outro modo de expressar a metafora
paterna. Para o homem entao, sua mulher é seu sintoma, afirma Lacan, quer dizer, sua
mulher é aquela vem substituir a mae interditada. A substituicdo metafdrica é o
mecanismo pelo qual o sintoma se constitui. Um sintoma estrutural, mas que a
depender justamente do valor fdlico do pai, podera constituir-se em paradigma do
sintoma patoldgico. O valor falico do pai depende daquele que a mulher Ihe atribuir,
como também daquele recebido de seu proprio pai. Tudo estando na dependéncia das
histérias edipicas que se transmitem nas linhagens da mae e do pai, como também do
valor falico atribuido ao homem, pelo conjunto da sociedade, nas diferentes épocas da
histéria da humanidade.

O falus vem ordenar o desejo humano. O homem sé desejard aquela que estiver em
condicbes de metaforizar sua mae. A mulher, sé desejara aquele ao qual atribuir valor
falico. Tal ordenacdo do desejo, a partir do falus, ordena os campos masculino e
feminino da sexuacdo, que se distribuirdo entre ter ou ser o falus significante.

Ser homem ou mulher é uma questao inteiramente cultural, porém ndo simplesmente
determinada por usos e costumes. N3ao se nasce mulher, aprende-se a ser mulher,
conforme frase ja batida de Simone de Beauvoir, assim como também n3o se nasce
homem, aprende-se igualmente a sé-lo, é preciso acrescentar a constatacdo de
Beauvoir. Mas, esse aprendizado ndo se deve a que uns usem cor de rosa e outros,
azul, ou por serem constrangidos a brincar com boneca ou carrinho. A forga cultural no
humano é muito mais poderosa que qualquer costume sujeito a variacbes em
diferentes épocas da histéria. Estamos, sim, submetidos e alienados a linguagem, ao
fato de falarmos, com todo o ganho que isso traz e sempre ao custo de uma perda
irreparavel: somos castrados, nosso corpo ndao é completo, o sexo é a marca indelével
dessa verdade.

Qualquer um pode se situar de um ou de outro lado da sexuagdo. A sexualidade ndo
decorre direta e simplesmente do tipo de genital que o corpo apresenta. Assumir-se
em uma ou outra posicao sexual, depende de como a mae, o pai e o préprio filho estdo
posicionados em cada caso especifico, dependendo da distribuicdo da poténcia félica
operante em cada nucleo familiar. Filhos podem perfeitamente serem criados sem pai
presente, sem mae, ou por casais homoparentais, uma vez que as questées em jogo
sdo da ordem da légica da linguagem, porém nenhum desses arranjos deixa de ter
consequéncias, nada nesse campo € anddino. O corpo de cada um dos participantes da
cena edipica esta implicado, pois todo esse jogo significante ndo acontece nas nuvens,
ndo cai do céu, ele é vivido na carne, especialmente na carne da crianga que esta se
constituindo subjetivamente e cujo corpo estara a partir de entdo marcado por um
modo de gozo que o definird em sua singularidade pelo resto de sua vida.

Mas, a castragao nao é ato que atinge apenas o corpo da crianga. A passagem da
posicdo da mde para a de mulher do pai, afeta seu corpo, recolocando o desejo da
mulher de novo em cena, ao renovar sua castracdo. Lembremos, o desejo é
comandado pela falta, pela perda. Desejo é desejo daquilo que ndo temos. E muito
frequente a mulher ndao encontrar mais o caminho do desejo pelo homem depois de



ter um filho. A vivéncia da castragdo, separando a mae de seu filho, reposiciona a
mulher na trilha do desejo.

Ao homem, tornar-se pai e desempenhar sua funcdo, igualmente convoca a uma
revisdo de sua castracdo; trata-se agora de ele se afirmar portador do falus que seu pai
Ihe transmitiu. Portador de que valor ele se descobrird? Até antes dessa passagem, até
passar de homem a pai, ele ndo sabe o que traz no bolso. Até aqui, as mulheres que se
sucederam em sua vida constituiram tentativas renovadas de negar sua castracdo,
uma crenca juvenil de que ele poderia ter todas. A passagem pela paternidade ira
certificar que o pai é o filho de um pai, numa linhagem que retroage ao infinito, e onde
s6 ha filhos... todos submetidos a mesma sina, todos signatarios do mesmo acordo
cultural, todos castrados.

A metafora paterna bem estabelecida e a castracdo marcada por um recalque que
implanta o vazio, o corte no préprio corpo da crianga, se traduz na capacidade que a
crianca tera dali por diante, de fazer uso da linguagem em nome préprio, e ndo apenas
falar uma lingua. Note-se que é sobre a lingua materna que o pai opera a metdfora
fundante do sujeito. No ponto exato em que um significante substitui o outro, ocorre
uma torcdo de modo que aquele que desaparece se faz presente — por se fazer
representar - naquele que o substitui. Dai em diante o ser falante vai operar nessa
superficie linguageira torcida na qual o que esta por tras também se diz, sem o saber,
naquilo que toma a frente. O modo visivel desse fenbmeno é a crian¢a passar a
entender piadas, por exemplo, coisa que antes lhe era impossivel. Ela agora entenda
ironia, subentendido e mesmo, metaforas. Tente dizer a uma crianga, antes do fim da
primeira infancia, que alguém é um ledo. Ela provavelmente tera muito medo dessa
pessoa. Depois de atravessar essa fase, ela sabera exatamente a que vocé se refere ao
usar essa metafora. Em termos psicanaliticos, agora a crianga tem um inconsciente;
nela ja se implantou uma outra cena. A partir de entdo, seu mundo tem outra textura,
ele tem sentido. O félus significante, produto da metéfora paterna, é o elemento que
intermediard dali por diante todas as relacdes humanas, garantindo o laco social.

Homem e mulher sdo, ambos, invencdes culturais, produtos da linguagem. Todavia, ha
uma diferenca bioldgica, natural, entre os corpos da mulher e do homem, diferenca
gue repercute no resultado, no modo como a castracdo simbdlica se inscreve em um e
outro dos sexos. Trata-se de uma diferenca em relacdo a reproducdo, diferenca que
revela a ndo equivaléncia do papel da mulher e do homem. Embora ambos fornecam o
material genético na mesma proporgdo, a gestacdo do novo ser, é totalmente obra do
corpo da mulher. Essa brutal desproporcdo, biologicamente determinada, com a
consequente diferenca que isso acarreta na dimensdo cultural da diferenca sexual,
evidencia que os significantes “homem” e “mulher”, embora sejam invencdes
culturais, ndo constituem simplesmente uma casca externa que a cultura sobrepde
arbitrariamente aos sexos, constrangendo-os a uma diferen¢a denunciada como falsa.

A participagdo da mulher na vinda de um novo ser ao mundo é fato visivel,
incontestavel. Ja, a participagdao do homem é muito dificil de ser identificada. Ainda

10



gue biologicamente comprovada, o reconhecimento do pai depende exclusivamente
da palavra da mae. Se ela ndo disser, ou a0 menos, nao sugerir quem pode ser 0 pai,
nem um teste de DNA podera revelar a paternidade. A mae, ao contrario, é sempre
certa. Ela gesta o corpo e, em seguida, segue produzindo leite, participando da vida do
filho num nivel que enlaca de modo muito particular e profundo, o corpo natural,
bioldgico, a dimensao cultural do desejo. Seu rebento ndo é uma cria. Ele é esperado e
recebido por ela dentro da economia de seu desejo. Ele é sempre adotado como filho,
ocupando originariamente o lugar do objeto do desejo reencontrado. A castracdo
recaira sobre esse vinculo exclusivamente, pois se trata de um vinculo que pretende
recuperar, reintroduzir o objeto perdido na constituicdo subjetiva da mulher. Do lado
da mae, a castracdo trata de recuperar a mulher.

Ainda que ndo seja uma fémea, a mulher, pela condicdo que seu corpo apresenta
frente a procriacdo, tem os dois pés fincados em solo natural, razdo pela qual ela é
ndo-toda, ndo inteiramente constituida pela lei falica da castracdo. A consequéncia
disso é ter um desejo nao totalmente delimitado, dele restando uma incdgnita sem
resposta.

O homem ndo tem nada em seu corpo comparavel com isso. A pequena caudinha que
pende de seu corpo ndo esta provida de um manual instintivo de fabricacdo de corpos
humanos. No entanto, é esse 6rgao que o situa como portador do falus, pois essa zona
erdgena, essa fonte de gozo, comporta a caracteristica adequada para encarnar o
falus: o pénis pode ser perdido. E o0 medo infantil de que o pai corte seu pénis, que faz
0 menino recuar, desistir de seu desejo de conquistar a mae para as bandas do desejo
e do prazer descobertos na masturbacdo. A menina também apostou no crescimento
de seu pénis incentivada pelo mesmo prazer masturbatério. Ambos tentam seduzir a
mae para que ela os tome como objeto desse desejo, seguindo assim no troca-troca de
demandas que mantiveram com ela até ent3do. A constatacdo de que esse érgao falta
ao corpo da mulher, endossa o temor de perda no menino e fere profundamente a
menina que vai culpar a mae por té-la feito sem isso. Ela se volta para o pai, imbuida
do propdsito de recuperar esse objeto através do falo e do filho que, sendo gestado
por ela, lhe garantird a posse desse objeto. Embora o garoto acredite que mantendo
seu pénis, garante a posse do falo, existe outra experiéncia que funciona como ameaca
perene da perda do pénis: a detumescéncia peniana depois do prazer sexual. A perda
da erecdo permanece como um lembrete de que a poténcia maxima, a possibilidade
de um gozo continuo e sem fim, ndo esta a seu alcance. Ele ndo é a exce¢do que
confirma a regra do conjunto dos homens: ele ndo é o Pai de todos, aquele que possui
todas as mulheres. Ele pode tornar-se pai, e através disso, representara a Lei do Pai
junto a seu filho, mas ndo estara menos sujeito a ela. A castracdo também o alcanca e,
ao assumir o lugar de pai ele dad testemunho de que seu desejo também foi
normativizado pela Lei cultural de interdicdo do incesto. Ele constata e comprova que
ndo é a mae que ele deseja. Aquela que despertou seu desejo e com quem ele teve o
filho, € uma mulher. Ele aceitou trocar sua mae por uma mulher. O pai € uma metafora
viva, evidenciando que aceitou a limitacdo do gozo, interdi¢cdo a ser transmitida agora
em nome do Pai. No mundo do ser falante, filhos sdao produzidos por um desejo
culturalmente estruturado sem nenhum vinculo com o instinto de preservacdao da
espécie, motor do acasalamento na natureza.

11



Ainda assim, o corpo conta muito em toda essa questdo, porém é como corpo
marcado pela linguagem que ele opera. Nado existe o tal instinto materno, um amor
inquestiondvel, comandado pela mais profunda natureza da mulher. Toda mae é
sempre adotiva. Ela adota sua cria, tornando-o seu filho, em nome de seu interesse de
recuperacado do objeto falico perdido em sua castracdo e disso, ela e o filho terdo de
ser castrados.

As questdes em cena no complexo de castracdo, além de inaugurarem a subjetividade
da crianca, refundam as subjetividades do homem e da mulher. Participar como
protagonistas do complexo de Edipo e da castracdo que é seu saldo, permite ao
homem provar-se pai e a mae, reinventar-se mulher. A cada novo filho, essas mesmas
guestdes se colocardo, sempre com resultados inéditos.

Escolher uma parceria para o encaminhamento do desejo e com ela instaurar a
dimensao da parentalidade, inaugura o periodo da maturidade. Transformar o vinculo
efémero do exercicio da sexualidade, no vinculo inquebrantavel da parentalidade, é
uma prova de refundagdo subjetiva que exige a retomada de todos os pontos que
fundamentam a constituicdo subjetiva desde seu ato inaugural: o Edipo e a castrag3o.

Do lado do homem, escolher a mulher que serd a mae de seus filhos, significa que a
metafora paterna sera agora verificada. Até aqui, ou seja, no longo periodo da
adolescéncia, o rapaz é uma espécie de Don Juan, cumprindo a risca a interdi¢ao do
incesto: “todas, menos uma”. A énfase no “todas” se ata a busca do gozo que, todavia,
foi interditado. Do “todas, menos uma” o rapaz sé retém o “todas”. Quando, de todas
as mulheres, aquele homem afirma que sé uma delas serd mae de um filho seu, ele se
autoriza a ocupar o lugar de representante do pai, e com isso, autoriza-se finalmente o
desejo; agora a interdicdao ao gozo se completa pela autorizagdao do desejo. S6 agora
seu desejo estara plenamente assumido em seu nome. Sé agora, o adolescente conclui
0 processo de castracdo, com a perda concomitante que isso implica: escolher uma
mulher e perder todas as outras. Essa mulher Unica, é aquela que realizard a metafora
paterna, substituindo a mae unica, por uma uUnica mulher. Mesmo quando essa
passagem é reproduzida com outras mulheres, em novos arranjos familiares, a cada
vez, serd sempre uma Unica mulher que se torna mae.

A mulher igualmente encara, por meio de seu ato de escolha do parceiro (pai de seu
filho), a mesma prova de refundacao subjetiva: também ela abandona o longo periodo
em que a sexualidade exercitou-se sem atingir seu alvo: o filho-falus, agora buscado
em carater definitivo no corpo do homem, o que exigird a renova¢do do ato de
castracdo. Ao se torna mae, a jovem se abre a possibilidade de se reafirmar mulher.

A passagem da adolescéncia para a maturidade, requer a marca subjetiva, pois apoia-
se inteiramente em escolhas do sujeito. Escolhas, é certo, sobredeterminadas pelas
marcas originadas na primeira edicdo de seu drama edipico, drama do qual o sujeito
também participou, ainda que como resultado do arranjo do cendrio. Agora, no
entanto, essa participagdo o implica muito mais responsavelmente, pois o convoca a
fazer uma escolha: o homem escolhera uma mulher que o reconhecera portador da lei

12



de castragdo, e a mulher, escolherd aquele que poderd refundar sua feminilidade. O
sujeito repete, assim, o drama edipico, consagrando-o em nome préprio, ou seja por
sua propria escolha, revelando com isso as marcas de sua singularidade. Essa etapa de
passagem definitiva para a maturidade, independe de o casal ter filhos. Importa, sim
gue essa possibilidade exista. Quer procriem ou ndo, ambos estdo a altura desse
desafio e aceitam a prova que isso implica.

E na interseccdo de duas histérias prévias que a crianga se situa como homem ou
mulher, num processo de sexuac¢do que responde a distribuicdo de valor fdlico. A
importancia central que o valor falico tem para o encaminhamento do ato de
castracdo, ndo se deve a prepoténcia masculina, ndo sendo a expressdao do machismo
do burgués branco ocidental. Tampouco representa uma desvalorizacdo da mulher
gue, por isso, estaria relegada a uma posicdo subalterna ao homem. Ao contrério, o
machismo, ao expressar horror e 6dio a mulher, torna evidente um processo
civilizatério mal encaminhado e fragil. Ele é a expressao da fragilidade do homem para
assumir seu lugar de pai e como tal desencadear a castracdo da mae onipotente e da
crianga que, presa a essa situacdo, pode nunca advir como sujeito de seu destino. Pelo
lado da mulher, essa situacdo é profundamente alienante. Sem a refundacdo subjetiva
que a castracdo representa, a mae esta presa na posicdo falica. Longe de representar o
empoderamento feminino, essa situagcdao impede que a mulher entre em cena
novamente, impedindo o desejo de circular. Quanto mais desvalorizado o falus estiver,
menos 0 homem vai porta-lo com eficiéncia, menos sera pai e menos a mulher sera
mulher. A falta da castracdo é a falta do pai, ndo exatamente porque ele ndo esta na
familia, mas porque nao foi inscrito por uma palavra da m3e e se a mde nao o
inscreveu, foi por ndo lhe reconhecer valor falico. Assim nascem os “machdes”, assim
se perpetua a agressividade, assim é o mundo que s6 comporta um ou outro, mundo
de diferencgas irreconcilidveis, ddios mortais, intolerancia. Nesse mundo no qual o
processo simbdlico da subjetiva¢cdo ndo se conclui, parando a meio do caminho, ndo ha
lugar para dois — o outro é um ndo-eu que me anula, me aniquila, e que precisa ser
aniquilado.

Na contemporaneidade, o prdprio conjunto social desvaloriza o falus. O valor falico do
homem é confundido com machismo e o valor falico da mulher é condenado pelo mal
entendimento de sua condicdo de objeto do desejo. Esses conceitos, extraidos do
campo da psicanadlise, sdo aplicados de modo equivocado ao campo da analise social,
misturando a luta legitima por igualdade de direitos civis, a igualdade de sexos que
acaba por eliminar a importancia da diferenca sexual como insercdo, no préprio corpo,
da légica do sistema simbdlico, incorporacao incontornavel para a constituicdo do laco
social civilizatério. Esse equivoco vai ainda mais longe e segue desvalorizando o falus
gue o homem porta, quando o convoca para mero coadjuvante da mae na lida com o
filho. E evidente que o homem deve ajudar a mulher nos afazeres domésticos e
maternos, uma vez que as demandas da vida mudaram na sociedade atual. Ndo sé
homens e mulheres trabalham fora de casa o dia todo, como ja ndo é mais possivel
contar com amas de leite ou mesmo com familiares para esse socorro. Porém, ndo é
absolutamente isso que o faz pai. Nao é por simular, em seus gestos, a mae da crianga,
que o pai se torna pai. Ser pai é tarefa bem mais complexa e ndo passa
necessariamente pelas atividades domésticas de puericultura. A ele cabe introduzir a

13



crianga no universo simbdlico, através do significante falico que ele porta porque tem
pénis, falus que a mulher é, justamente porque ndao o tem. O corpo da mulher, dentre
os dois sexos, é aquele que melhor espelha uma falta que tem que ser sabida no
corpo. O portugués lusitano ainda guarda mais a flor da pele essa conexdo do saber ao
sabor. E bem disso que se trata: o corpo tem que saber a falta, ainda que nele n3o
falte nada. Ele tem que saber uma falta que é de ordem simbdlica, cuja légica exige
uma auséncia no ponto de partida. A mulher, longe de ser um objeto de posse do
homem, é objeto para o homem, para o desejo, objeto puro nada, falta encarnada. Ela
encarna a pura diferenca, ela é o Outro sexo, inclusive para si mesma. A mulher é o
que falta, mediante o que a gente deseja.

O saldo da implantacdo da falta simbélica no corpo, resulta na determinacao da forma
de gozo daquele sujeito, podendo estar em consonancia com o seu sexo biolégico, ou
ndo, observando-se que o “ou” aqui empregado ndo é o “ou” da indiferenca. Ele ndo
exprime um “tanto faz!”, pelo contrario, “ou” aqui é exclusivo, ou seja, a diferenca
conta na questdo da sexuacdo, ela é o fator decisivo, sendo justamente a diferenca
absoluta, radical, que constitui a sexualidade como perda, como sec¢ao e, por isso
mesmo, como desejo. O gozo sexual, seja de que tipo for, é a expressdao de uma
escolha que necessariamente situa esse gozo, de um ou de outro lado do espectro
sexual: aqueles que tem o falus, ou aqueles que o sdo.

Professar e defender a sexualidade como indiferente, significa negar-lhe seu carater
desruptivo, escandaloso e traumatico. Afirmar o sexo dos anjos serve ao ser humano
como tentativa de evitar contar-se a si mesmo como mais um dentre os anjos caidos

gue todos somos.

Setembro/2018.

14



